
1 
 

  
 
 
 
 
 
 

Religionistika 
Studijní opora pro studenty CMTF UP v Olomouci 

 
Jaroslav Franc, Th.D. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
© Jaroslav Franc, 2016  
Cyrilometodějská teologická fakulta, Univerzita Palackého v Olomouci 
Univerzitní 22, Olomouc 772 00 
e-mail: jaroslav.franc@upol.cz; tel. 00420 585 637 176  



2 
 

Obsah 
 
Obsah .................................................................................................................................................2 
Úvod ...................................................................................................................................................3 
Literatura ............................................................................................................................................4 

Doporučená literatura ke studiu .......................................................................................................4 
Literatura k recenzi ..........................................................................................................................4 
Rozšiřující studijní literatura pro zvídavé ..........................................................................................4 

Dějiny, definice a metoda oboru ..........................................................................................................6 
Počátky religionistiky a definice oboru..............................................................................................6 
Předmět oboru .............................................................................................................................. 10 
Výzkum náboženství a prospěšnost religionistiky ........................................................................... 12 
Systematika religionistiky ............................................................................................................... 14 
Historické zkoumání ...................................................................................................................... 16 
Kontextuální výzkum náboženství – etnologický výzkum, kulturní antropologie .............................. 19 
Kontextuální výzkum: sociologický přístup k náboženství ............................................................... 26 
Kontextuální výzkum: psychologie náboženství ............................................................................. 32 
Fenomenologie náboženství .......................................................................................................... 39 
Aplikovaná hermeneutika a výzkum intencionality .......................................................................... 45 

Hlavní světová náboženství............................................................................................................... 50 
Rozdělení světových náboženství ................................................ Chyba! Záložka není definována. 
Náboženské tradice Indie .............................................................................................................. 52 
Buddhismus .................................................................................................................................. 64 
Čínská náboženství ....................................................................................................................... 70 
Japonská náboženství ................................................................................................................... 79 
Židovství - judaismus ..................................................................................................................... 82 
Islám dějiny a nauka ...................................................................................................................... 93 
Sikhismus .................................................................................................................................... 109 

Nová náboženská hnutí a sekty....................................................................................................... 112 
Nová náboženská hnutí a spirituality ............................................ Chyba! Záložka není definována. 
Náboženská společnost Svědkové Jehovovi ................................................................................ 119 
Církev Ježíše Krista svatých posledních dnů ............................................................................... 122 
Společenství Ducha Svatého pro sjednocení světového Společenství rodin za světový mír 
a sjednocení ................................................................................................................................ 126 
Hnutí Grálu .................................................................................................................................. 130 
Satanismus ................................................................................................................................. 134 
Bahá´í víra .................................................................................................................................. 138 
Guru Šrí Činmoj (Sri Chinmoy Centra) ......................................................................................... 142 
Nová Akropolis ............................................................................................................................ 145 
Scientologická církev ................................................................................................................... 149 
Mezinárodní společnosti pro vědomí Krišny (Hnutí Hare Krišna) .................................................. 152 

  



3 
 

Úvod 
 
 

Religionistika na teologické fakultěje je zcela samozřejmým a tké mimořádným 
jevem. Zakldatel religionistiky Maxmilian Muller jí uložil do vínku jednak být vědou 
vycházející ze srovnání faktů, tedy vědou empirickou a tím neteologickou a nefilosofickou, 
ale také vědou vědou úzce spojenou s křesťanskou teologií. Dějiny mladého oboru zvaného 
v českém jazykovém prostředí religionistika ukázaly, že metodologické napětí vložené do 
kolébky oboru přivedlo religionistiku a teologii k vzájemnému polarizování, ale také k velmi 
plodné spolupráci. Proto chápe me jako zcela samozřejmé, že se na teologické fakultě pěstuje 
neteologická disciplína zvaná religionistika, metodologicky často řazena do oblasti 
fundamentální teologie jako pomocná věda. Zároveň chápeme jako zcela mimořádnou 
skutečnost, že se na teologické fakultě pěstuje neteologická věda, která má také schopnost 
výsledky teologické práce kriticky posuzovat. Maxmilian Muller však pojmenoval riziko 
konfliktu a naznačil směr řešení, který je po staletí přítomen v akademické kultuře vědecké 
práce.      
 

„Přednášky jsou úvodem ke srovnávacímu studiu hlavních světových náboženství. (…) 
Rychle roste počet publikací v komparativní teolgii, a to zvláště v Americe. (…) Filosofické 
studie F. E. Abbota ukazují, nakolik se Nový svět, i přes svou zaneprázdněnost, nepřestal 
chápat za jedno se Starým světem. Jsem přesvědčen, že pokud bude tento nový obor pěstována 
směle, avšak v duchu vědecké práce, tedy pečlivě a uctivě, potom zajisté odstraní mnohé 
pochyby a obtíže, které jsou zcela jistě způsobeny omezeností našich horizontů v poznání 
náboženství. Rozšíří naše porozumění, pozvedne naše myšlení nad drobné každodenní spory a 
v nedaleké budoucnosti vzbudí v samém srdci křesťanství svěžího ducha a nový život.“  
(Maxmilian Muller, Introduction to the Scienc of Religion: four lectures delivered at the Royal 
Institution with two essays on false analogies, and the philosophy of mythology, 1873) 

 
Předložený text je koncipován jako stručný úvod do metodologie a dějin oboru. 

Úvodní část je doplněna přehledem světových náboženství a také krátkým seznámením 
s novýcmi náboženskými směry. Proto je materiál vhodnou pomůckou pro studenty 
religionistiky, kteří hledají ucelený a stručný vstup do studia religionistiky. Žádná publikace 
nemůže být představena jako vyčerpávající a bezchybná, proto je třeba mít na paměti, že na 
prních stranách je seznam vybrané literatury, která jednotlivé oblasti dále rozvíjí. 
 V případě jakýchkoliv dotazů a nejasností ohledně předloženého materiálu i dalšího 
studia, obracejte se na autora, a to nejlépe na adrese jaroslav.franc@upol.cz, nebo na 
telefnonním čísle 585637176.     
  



4 
 

Literatura 
Předložená literatura je pouze vývběrová a slouží jako úvod do propblematiky. 
Další seznamy odborné lkiteraturu je třeba hledat v níže představené literatuře 
a především v odborných periodicích, o kterých bude čtenář zpraven dále 
v textu.  
  

Doporučená literatura ke studiu 
SKALICKÝ, Karel. Po stopách neznámého Boha. Svitavy: Nakladatelství 
Trinitas, 1999. 
WAARDDENBURG, Jacques. Bohové zblízka: systematický úvod 
do religionistiky. Masarykova univerzita & nakladatelství Georgetown : Brno, 
1997. 
KÜNG, Hans. Po stopách světových náboženství. Brno: Centrum pro studium 
demokracie a kultury, 2006. 
VOJTÍŠEK, Zdeněk. Encyklopedie náboženských směrů a hnutí v České 
republice: náboženství, církve, sekty, duchovní společenství. Praha: Portál, 2004. 
 

Literatura k recenzi 
OTTO, Rudolf. Posvátno: iracionalita v ideji božství a její poměr k racionalitě. 
Praha: Vyšehrad, 1998. 
ELIADE, Mircea. Posvátné a profánní. Praha: Česká křesťanská akademie, 
1994. 
ELIADE, Mircea. Mýtus o věčném návratu: (Archetypy a opakování). 
Praha: ISE, 1993. 
FREUD. S. Totem a tabu: o podobnostech v duševním životě divocha 
a neurotika. Praha: Psychoanalytické nakladatelství, 1997. 
BERGER, P. Vzdálená sláva: hledání víry ve věku lehkověrnosti. Brno: Barrister 
& Principal, 1997. 
GEERTZ, Clifford. Interpretace kultur: vybrané eseje. Praha: Sociologické 
nakladatelství, 2000.  
 

Rozšiřující studijní literatura pro zvídavé  
SKALICKÝ, Karel. v zápase s posvátnem: náboženství v religionistickém 
bádání. Brno: Centrum pro studium demokracie a kultury, 2005. 
PARTRIDGE, Christoper. Lexikon světových náboženství. Praha: Slovart, 2006. 
KUBALÍK, Josef. Dějiny náboženství. Praha: ČKCH, 1984. 
ŠTAMPACH, Odilo Ivan. Přehled religionistiky. Praha: Portál, 2008. 
HORYNA, Břetislav. Úvod do religionistiky. Praha: OIKÚMENÉ, 1994. 
HELLER, Jan; MRÁZEK, Milan. Nástin religionistiky. Praha: Kalich, 2004. 



5 
 

HORYNA, Břetislav; PAVLINCOVÁ, Helena. Dějiny religionistiky: antologie. 
Olomouc: Olomouc, 2001. 
PADEN, William E. Bádání o posvátnu: náboženství ve spektru interpretací. 
Brno: Masarykova univerzita, 2002. 
VOJTÍŠEK, Z. Netradiční náboženství u nás. Praha: Dingir, 1998. 
VOJTÍŠEK, Zdeněk. Nová náboženská hnutí a kolektivní násilí. L. Marek: Brno, 
2010.  
VOJTÍŠEK, Zdeněk. Nová náboženská hnutí a jak jim porozumět. Praha: Beta 
Books, 2007. 
VOJTÍŠEK, Zdeněk. Základní orientace v nových náboženských směrech. 
Praha: Oliva, křesťanské nakladatelství, 1995. 
ELSER, M.; EWALD, S.; MURRER, G. Encyklopedie náboženství. Kostelní 
Vydří: Karmelitánské nakladatelství, 1997. 
PARTRIDGE, Christoph. Encyklopedie nových náboženství: nová náboženská 
hnutí, sekty a alternativní spiritualita. Praha: Euromedia Group - Knižní klub, 
2006. 
 
 

Metodologická poznámka k rešerši 
Obrovský rozsah literatury k jednotlivým oblastem působí nejednomu 

studentovi religionistiky, a to nejen začínajícímu!, potíže při hledání relevatní 
literatury a také při rozlišení její důležitosti. Setkáme-li se s definovaným 
akademickým termínem nebo jevem, který je již částečně zpracován a hledáme-
li literaturu, potom je velmi užitečné nahlédnout do kvalitních přehledových 
slovníků na dané téma. Jednotlivá slovníková hesla zpracovaná 
v encyklopediích a slovnících jsou užitečná ze dvou hlavních důvodů. 
Především nabízí strukturu zpracování tématu, které je možné se přidržet pro 
základní orientaci – definice, dějiny zkoumání, základní modely interpretace, 
kritické posouzení. A také prezentují nejdůležitější literaturu vztahující se 
k problematice. Existují obecné encyklopedie jako je například J. Gordon 
Melton a Martin Baumann (ed.) Religions of the world: A comprehensive 
encyclopedia of beliefs and practices vydaná v roce 2002. Najdeme také 
specializované encyklopedie k jednotlivým světovým náboženstvím například 
Encyclopedia of Islam vydaná v nakladatelství Brill.   

  



6 
 

Dějiny, definice a metoda oboru 
 

Nejlákavější obastí religionistického výzkumu je ta část, která se věnuje 
jednotlivým oblastem náboženské praxe. Přesto je třeba se nejprve seznámit 
s dějinami a definicí oboru. Zvláště důležitá je ta část, která se věnuje motodě 
práce, protože každý vědecký obor je definován jednak předmětem výzkumu ale 
především metodou.  
    

Počátky religionistiky a definice oboru   
Výzkum náboženství má své počátky ve starověkých kulturách, 

např. u Řeků a Římanů, stopy poznávání jiných náboženských představ 
nacházíme v díle starozákonních proroků, prvotní křesťané poznávali mimo-
křesťanská náboženství, islám se vymezoval vůči stávajícím náboženstvím… 
v různých kulturách existovaly různé způsoby popisu cizích náboženství, 
ale kritický výzkum náboženství začal na akademické půdě až v Evropě 18. 
století.  

Def.: Výraz religionistika pochází z latinského slova religio, onis, f. = 
náboženství. Původ slova je nejasný, respektive se nabízí dvě možné 
etymologie. Jedna možná etymologie pocházející od Cicera (106 - 43 př. Kr.) 
říká, že slovo vzniklo spojením dvou latinských slov: re (znovu) a lego (uvážit, 
zvolit). Druhou možností je opět latinské sousloví: re (znovu) a ligo (svázat). 
Takto vysvětluje původ slova Lactancius (asi 250-320) a od něj ho přijímá také 
sv. Augustin (354-430) a dnes se k tomuto názoru kloní i vědecká obec. Protože 
je slovo latinského původu, je zřejmé, že religio hrálo významnou roli v latinské 
kultuře starověké Římské říše. Religio bylo chápano jako jistý svorník 
společnosti, který se projevoval v kultu a byl formulován v zákoně. Příslušnost 
k religio nebyla dána osobní vírou, ale rozumovým poznáním o správnosti 
tradiční (po otcích zděděné) ortopraxe (správného jendání). 

Dnešní užití slova v názvu oboru religionistika odkazuje na dobu 
osvícenství, kdy se tato věda formuje. Začněme opět definicí.  Religionistika je 
věda o náboženství obecně jako o antropologickém fenoménu, o konkrétních 
náboženských systémech v historii i v současnosti a o současných trendech ve 
vývoji náboženství.  

Religionistika je poměrně mladý vědní obor, který vznikl na na 
přelomu18. a 19. století, kdy vědci začali studovat především orientální 
náboženství. v 19. a 20. století se religionistická studia velmi rozvinula, a to přes 
dlouho přetrvávající nejasnosti a spory ohledně předmětu, metod výzkumu 
a interpretace náboženských jevů. 

Religionistika jako věda jednoznačně čerpá z osvícenského racionalismu 
a  proto se také pokoušela od počátku: 



7 
 

 nově tematizovat náboženství: vzniká pojem náboženství jako předmět 
výzkumu 

 objektivizovat náboženství  
 
Impulzy ke vzniku samostatného oboru religionistiky byly mnohé a zde je 
shrneme do několika bodů:  

 v souvislosti s koloniálním rozmachem evropských mocností byly 
objeveny cizí národy a kultury, jejich boohatsví bylo objeveno 
v souvislosti s jejich náboženskými představami, které bylo třeba poznat 

 výzkum starých spisů a jazyků s rozvojem evropské lingvistiky (Védy, 
Avesta, egyptské hyeroglyfy) 

 radikální rozvoj humanitních i exaktních věd v Evropě 19. století, jejich 
metodologie a talké výsledky nepomohly k formování religionistiky jako 
společenské vědy 

 rozvoj historického myšlení: náboženství je převážně vnímáno jako 
dějinná skutečnost 

 romantizmus, který podnítil snahu o studium cizího, starobylého 
a neznámého a především východního, v mnoha ohledech náboženství 
idealizoval 

 prosazení teorie o projekčním charakteru náboženského jednání: 
např. „víra v Boha je projekce lidských tužeb ochrany a záštity“; dobrým 
úvodem k tématu je kniha Bádání o posvátnu od W. Padena.  

 
Základní metodologické směřování bylo na dlouhou dobu určeno 

osvícenským dědictvím, ze kterého se religionistika zrodila: religionistika 
primárně zkoumala a racionálně vysvětlovala náboženství, religionistika jako 
věda se specifickou metodou nebyla ve středu zájmu. 

Předchůdců religionistiky bylo mnoho a jejich působení můžeme rozdělit 
do dvou větví. Největšími představiteli předchůdců religionistiky je Friedrich 
Schleiermacher (1768-1834) a George W. F. Hegel (1770-1831), kteří 
se pokoušeli uchopit náboženství na teologicko-metafyzické základně. Druhý 
směr reprezentují Ludwig Feuerbach (1804-1872) a Karl Marx (1818-1883), 
kteří oba usilovali o odhalení náboženství z hlediska antropologické, případně 
ekonomické základny. Dál se obě pozice v religionistice rozvíjely 
v nábožensko-apologetickém a nábožensko-kritickém směru.  

Za zakladatele religionistiky jako moderní akademické vědy je považován 
Friedrich Maximillian Müller (1823-1900). Od roku 1867 pracoval na koncepci 
nového oboru, který popsal v roce 1870 v sérii čtyř oxfordských přednášek 
vydaných později pod názvem Úvod do religionistiky (Introduction to the 
Science of Religion, 1873), což byla první kniha oboru, první učebnice oboru. 
v úvodu píše, že předkládá „úvod ke srovnávacímu studiu hlavních 
náboženství“, nastiňuje obrysy vědy, o které je přesvědčen, že nejen rozšíří naše 



8 
 

horizonty poznání náboženství a „v nedaleké budoucnosti vzbudí uvnitř 
křesťanství svěžího ducha a nový život“. Význam těchto jeho slov z úvodu 
knihy evropští vědci dokázali objevit až po mnoha desetiletích, v průběhu 
klterých se religionistika a teologie dostávaly do sporů o vymezení kompetencí 
a působnosti.    

Religionistika se samozřejmě proměňovala v souvislosti s vývojem 
v jiných vědních oborech ve dvou posledních stoletích. Z počátku měly velký 
vliv přírodní vědy, filosofie, sociální vědy a také psychologie. Zvláštní 
pozornost je třeba věnovat vztahu religionistiky a teologie, které spolu často 
bojovaly či spolupracovaly. Od počáteční animozity dospěly oba obory až 
k nalezení spolupráce. U reformovaných teologů (Karl Barth, Emil Brunner) 
byla diskuze vedena především v rámci dialektické teologie. V katolické oblasti 
byla diskuze vedena především v souvislosti s Božím zjevením a tradičním 
pojmem analogie entis, což vedlo k zajímavým závěrům v oblasti praktické 
teologie (Karl Rahner).  
 

Religionistika jako akademická disciplína 
Na akademické půdě se religionistika uchytila především v anglosaských 

zemích a postupně se šířila do dalších oblastí. Tento jev šel ruku v ruce 
s vytvářením národních a mezinárodních vědeckých pracovišť specializovaných 
na výzkum náboženství. Institucionalizace začala probíhat až na sklonku 19. 
století. První katedra vznikla ve švýcarské Ženevě v r. 1873. Následovaly 
katedry v Lausanne, Curychu a Bernu. Dále Holandsko, kde od roku1876 byly 
otevřeny katedry na teologických fakultách. V Leidenu ji vedl C. P. Tiele 
a v Amsterodamu o dva roky později Chanterpie de la Saussaye. Od roku 1879 
bylo religionistické pracoviště i ve Francii na College de France, katedru zde 
vedl protestantský teolog Albert Réville. Institut Catholique de Paris otevřel 
katedru religionistiky v roce 1880. do konce století následovaly další země: 
Belgie, Velká Británie, Itálie. v Německu byl vznik kateder pomalejší a první 
vznikla až v roce 1910 v Berlíně pod vedením Edvarda Lehmanna.  
 České akademické prostředí se nejprve orientovalo na studium 
orientálních jazyků a reálií, kde měli velký vliv katolické teologické fakulty. 
Samostatná religionistická literatura byla prvně publikována Josefem Hanušem 
a Otakarem Petroldem v roce 1920. V době komunistického režimu byla 
náboženství studována především z pohledu vědeckého ateismu v Ústavu 
vědeckého ateismu Československé akademie věd, protože tento vědecký názor 
konvenoval s tehdy dominantní státní ideologií komunistického režimu. Po roce 
1989 se mnozí vědečtí ateisté rozeběhli po univerzitních a vědeckých 
pracovištích, kde působí někteří z nich ještě v prvních dekádách 21. století jako 
pedagogové, filosofové a religionisté (Ivan Hodovský, Břetislav Horyna). 
Prvním profesorem religionistiky se stal až Jan Heller (1925-2008). 
Religionistická studia probíhala také na teologických a filosofických fakultách. 
Samostatná pracoviště vznikla také až po roce 1989, a to katedry na Filozofické 



9 
 

fakultě Univerzity Karlovy v Praze, Evangelické teologické fakultě Univerzity 
Karlovy a Husitské teologické fakultě Univerzity Karlovy tamtéž. na brněnské 
Masyrykově univerzitě vznikl na Filozofické fakultě ústav religionistiky. Stejně 
tak na Pardubické filosofické fakultě je vytvořena Katedra religionistiky. 
V Českých Budějovicích je na Teologické fakultě katedra filosofie 
a religionistiky. Religionistika je také součástí mnoha studijních oborů, a to 
teologie, filosofie, pedagogiky, sociologie.  

Ve světovém měřítku je od roku 1950 ustanovena Mezinárodní asociace 
dějin náboženství IAHR (název je v této podobě až z roku 1970).  

Česká periodika jsou tato: Religio: Revue pro religionistiku (odborný 
časopis vydávaný Českou společností pro religionistiku); Sacra (studentský 
religionistický odborný časopis vydávaný studenty ÚR FF MU); Pantheon 
(religionistický odborný časopis vydávaný Univerzitou Pardubice); Dingir 
(popularizačně o současné náboženské scéně, Praha). Religionistická témata 
jsou publikována i v teologických časopisech jako je Studia theologica nebo 
Teologická reflexe.  
  



10 
 

Předmět oboru 
V následujícím krátkém textu se seznámíme s výchozími otázkami 

religionistiky po předmětu studia a také stanovíme definici tohoto předmětu 
a tím částečně i religionistiky samotné. Jedná se o předběžné vymezení, které 
bude v průběhu tohoto textu upřesněno a doplněno v souvislosti s jednotlivými 
metodlogickými přístupy v religionistice. Na počátku studia je třeba vymezit 
předmět religionistiky, způsob setkávání s náboženským jevem a základní 
metodologické přístupy k náboženskému jevu. 
 

Co je náboženství? 
Definic náboženství je celá řada. S některými z nich se setkáme níže 

v textu. Problematika definice náboženství v religionistice je dosud uspokojivě 
nevyřešená. Proto se v mnoha, a mnohdy kvalitních, religionistikých publikacích 
setkáváme s rozsáhlými úvody, ve kterých se autoři snaří vypořádat 
s problematikou definice, aby nakonec konstatovali, že problém uspokojivě 
nevyřešili. Tousto cestou se zde nevydáme. Pouze konstatujme, že náboženství 
bylo označováno např. jako kolektivní obsesivní neuróza, iluze, opium lidstva, 
účinná hráz proti chaosu apod. Žádná ze známých definic náboženství 
se neukázala jako bezezbytku vyčerpávající. I proto Wilfred  C. Smith 
se na konci 20. století snažil prokázat, že pojem náboženství je bez reálného 
referentu. Aniž by tím chtěl popřít existenci náboženského fenoménu. 
Náboženství lze pojmout jako dějinný jev atd. Ve filosofii se objevuje pojetí, že 
náboženství zakládá tvorbu každé kultury, nebo že je ideou, buď pozitivní ideou, 
která se uskutečňuje a vytváří pozitivní dějiny, nebo negativní ideou, jež jako 
iluze způsobuje odcizení a ochromuje pokrok dějin. „Selský rozum“ má 
tendenci nahlížet náboženství jako něco nedotknutelného. Religionista se otázce 
nevyhne a odpověď dát musí.  

Z pohledu religionistiky se při definování náboženství především 
dotýkáme způsobů lidského chování, které samy o sobě nejsou náboženské, ale 
v určité kultuře a v kontextu dějin a vztahů mohou mít náboženský charakter. 
V určitých případech se může jednat i o jevy, které nejsou prezentované jako 
náboženské, potom se jedná o náboženství implicitní, nikoliv explicitní.  

Religionista se proto ptá, které jevy a v kterých souvislostech 
prezentované jako náboženské jsou předmětem výzkumu, pokud užijeme přesně 
určeného pojmu náboženství.  
 

Předběžné určení pojmu náboženství 
Zvolíme funkční definici náboženství, kterou nacházíme v díle 

holandského religionisty Waardenburga: Náboženství pojímáme v abstraktní 
rovině především jako orientaci, souhrn náboženstvíí jako svého druhu systém 
orientace.  

Náboženství pojímáme v abstraktní rovině především jako orientaci, 
náboženský systém je potom svého druhu systém orientace. Ten umožňuje 



11 
 

člověku vyznat se, „orientovat se“ v životě a uprostřed světa. Člověk dává světu 
a životu, který je mnohdy v idejích i jednáních sám o sobě nesmyslný, 
smysluplný rámec. 

Náboženství je třeba nahlížet jako systémy orientace, s jejichž pomocí 
se myslící a jednající člověk orientuje v životě a ve světě. Náboženství jsou 
ovšem systémy orientace zvláštního druhu.  

V religionistice jsou náboženství zkoumána jako kontingentně lidské, 
v dějinách a ve společnosti se objevující jevy. Vznik, zánik a znovuoživení 
náboženství se všemi odlišnými průvodními výklady se uskutečňuje v celých 
lidských dějinách. Náboženství je pak zvláštní jazyk, který je nutné se naučit. 
Jednotlivé znaky a prvky jazyka jsou vykládány a mají velké množství 
subjektivních významů a výkladů. 

Opakujme tedy otázku: „Co je náboženství?“ a ptejme se, jaké znaky jsou 
náboženské. Vyjmenujme zde tři základní znaky explicitních náboženství jako 
antropologického fenoménu.  

1. Nábožensky vykládané skutečnosti: jistý jev může být vykládán, jako 
zásah božské síly do lidského života (zázrak) 
2. Nábožensky vykládané zkušenosti: jistá viza nebo idea, kterou člověk 
považuje za velmi důležitou je ioznačena jako posleství z božského světa 
(vize, zjevení) 
3. Nábožensky vykládané normy: jedná se o velmi častý a snadno 
rozeznatelný jev (způsoby oblékání, dietní předpisy, etické normy)   
Dalšími znaky náboženství (i oněch implicitních) mohou být: odkazování 

na mimo-empirický svět; odkazování na transcendentno je spojeno se symboly 
a znaky, jimž se dává nový význam; napětí mezi empiricky daným a empiricky 
neuchopitelným světem vedoucí k preferenci světa mimo-empirického.  
 

Jak se setkáváme s náboženstvím 
Způsobů je několik. Nejjednodušší je nejčastěji setkání s vlastní 

náboženskou tradicí, ve které jsme vyrostli, ve které žijeme, ale nehlásíme se 
k ní. Dále je možné se setkat s vlastním náboženstvím, které jsme přijali za své. 
Také se může jednat o setkání s cizím náboženstvím toho druhého.  Rovněž 
můžeme poznávat náboženství zprostředkovaně skrze svědectví druhých, tedy i 
skrze svědectví vědy.  
 
 
 
 
 
 
 



12 
 

Výzkum náboženství a prospěšnost religionistiky 
 

Specifické úkoly religionistiky  
I religionistika byla zasažena vlnou specializací, a proto je vědou 

vymezenou, která má své specifické úkoly:  
1. Religionistika se zaměřuje na lidskou dimenzi náboženských faktů 
a náboženství.  
2. Religionistika musí působit jako nástroj vzdělávání.  
3. Religionistika má nástroje a nepochybně i povinnost poukázat na příklady, 
kdy byly náboženské ideje zneužity.   

Religionistika nesmí oportunisticky a korektně přijímat náboženské jevy, 
ale musí se ptát na motivy interpretace a použití v praxi.  
 

Formy kritiky náboženství 
Od počátku stojí vedle kritické funkce religionistiky také apologetika 

náboženství.  Věda, a tedy i religionistika, nemůže vycházet z obecných tvrzení, 
ale fakta musí zkoumat kriticky.  

Vztah religionistiky a teologie byl po celé 19. století a také na počátku 20. 
století velmi napjatý. Bylo to způsobeno tím, že religionisté si tehdy kladli za cíl 
vědecky vysvětlit vznik náboženství, a tím jej mnohdy redukovali na pouhý 
antropologický jev, který měl své místo v kulturních dějinách lidstva, ale 
v současnosti už svůj význam postupně ztrácí. Náboženství je však jev svého 
druhu, který je neredukovatelný na pouhý jev kulturní, etnický či jiný. Studium 
náboženství vyžaduje specifický přístup, který ovšem nediskvalifikuje přístupy 
další. V současné době napětí mezi religionistikou a teologií není tak vysoké, 
oba vědní obory se vzájemně doplňují a obohacují. Vztah není zcela hrmonický, 
ale jak píše Karel Skalický, „že i zde se něco mění.“ Je třeba také poznamenat, 
že jistá mírá napětí mezi oba vědními obory je známkou živého vztahu, který je 
přínosem pro obě strany.   
 

Prospěšnost religionistiky v kontextu současné vědy  
Primární cíl religionistiky jako společenské vědy je výzkum 

náboženského fenoménu a jeho poznání. Nad to existují ještě další oblasti, ve 
kterých se uplatní výsledky tohoto bádání.   

1. Aplikace poznatků může probíhat při výuce o náboženstvích 
a kulturách různých národů a také v západní pluralitní společnosti, kde se mísí 
různé národy a kultury s jejich náboženskými představami. Stejně tak může 
religionistika napomoci při objasňování rozdílů mezi náboženským 
a nenáboženským chápáním jistých fenoménů v sekularizované společnosti.  

Teologii může religionistika nabídnouti službu při osvojování si poznatků 
o náboženských reáliích Starého a Nového zákona. Podobně i psychologii při 
výkladu náboženských symbolů v životě člověka. Dále může přispět při výkladu 
náboženských a pseudo-náboženských zkušeností, po který touží západní člověk 



13 
 

na počátku 21. století. Velmi aktuální je tato služba při studiu nových 
náboženských hnutí a s tím spojeného nového způsobu myšlení a chápání světa. 
V českém jazykovém prostředí je dobrým příkladem kritický popis tvorby 
Stanislava Grofa v díle Pavla Říčana. 

2. Po letech sekularizace roste v Evropě a v celém západním světě zájem 
zapojovat do řešení a vysvětlování různých společenských jevů také 
náboženskou rovinu. Postavení ženy a muže ve společnosti, práva dítěte, 
ochrana přírody. I zde může religionistika sběrem dat a jejich interpretací přispět 
k poznání geneze jednotlivých jevů.  

3. Mnohá náboženství jsou dnes nově interpretována či sebeprezetována 
tváří v tvář společenským změnám. Religionistika tyto změny studuje, poznává 
a interpretuje. Asie a vzestup politického islámu, Afrika nábožensko-etnické 
ideologie, politické ideologie vědeckého ateismu v Evropě a v Asii, či 
obnovování předkřesťanské mytologie v Evropě jsou toho příkladem. 

4. Nově se může uplatnit religionistika v její podobě aplikované 
religionistiky, v oblasti dialogu, spolupráce či konfliktu náboženství. 
Religionistika je schopna srozumitelně komunikovat nánoženské jevy osobám 
přicházejícím z různých náboženských tradic.  

5. Religionistika může napomoci při odstraňování předsudků a stereotypů 
přežívajících ve společnosti: v myšlení lidí, ve školních učebnicích, v médiích 
apod.  

6. Ideologicky motivovaný a mnohdy pro religionistiku riskantní je často 
zájem některých náboženství, která usilují o nové misijní a teologické nasazení 
v celém světě a vyhledávají nové metody práce.  

7. Kde jsou různé zájmy o náboženství a religionistiku a o jejich využití, 
je nutný nezávislý, svobodný a systematický výzkum náboženství, který vede ke 
zkoumání jejich obsahů a intencí. To je jeden z nejdůležitějších úkolů pro 
religionistiku.   
 
  



14 
 

Systematika religionistiky 
Aby nezůstala religionistika odtržena od empirických faktů a nestala 

se filosofií či teologií nebo aby se nespojila s jinými empirickými disciplínami, 
musí být pojata systematicky a jasně vnitřně vymezena. Navrhovaná struktura 
disciplíny přijímá fakt neexistence definice náboženství jako předmětu vědy 
a pluralitu metodologických přístupů chápe jako pozitivum. Umožňuje to 
přistupovat k problému z mnoha hledisek. Obecně můžeme říct, že existují čtyři 
oblasti metodologických přístupů. Seřaďme je chronologicky, aby tak vynikl 
historický vývoj vědy. 
 
1. Empirický přístup historický 
Především výzkum empirických faktů v dějinách lidstva, tedy historický 
výzkum náboženství. Nejčastěji se jedná o studium textů. Lingvistika patřila 
k prvním podobám výzkumu. Náboženství je tu vnímáno jako dějinná 
náboženská tradice, která je vždy spojována s tradicemi lineárně staršími 
a mladšími. Náboženství je vždy součást dějinného procesu. Dějinný výzkum 
může být empirický, ale také dějinně teoretický. 
 
2. Kontextuální výzkum 
Přístup vychází z předpokladu, že náboženský jev je poznatelný až v celkovém 
kontextu, ve kterém se vyskytuje. Proto jsou k výzkumu shromažďována data 
skrze společenské a přírodovědné obory. Sbírají se tedy nenáboženská data, 
která mají osvětlit náboženský fenomén. Jedná se o výzkum sociologický, 
etnologický a kulturně antropologický. na jisté úrovni je možné zkoumat těmito 
metodami funkce různých náboženských jevů ve vztahu k danostem 
psychologickým, sociologickým apod.  
 
3. Srovnávací výzkum (fenomenologie)  
Srovnávací výzkum se může ohlížet na dějinnou charakteristiku náboženského 
jevu, ale zvláštní pozornost je věnována náboženským jevům (fenoménům). 
Zvláště se věnuje pozornost tomu, co odlišuje svět náboženský od světa 
nenáboženského (posvátné od profánního). Náboženství je souhrn náboženských 
jevů, které můžeme definovat, vytvářet jejich typologie, můžeme je srovnávat 
nezávisle na dějinném kontextu a na konkrétních sociálních strukturách apod. 
Tento srovnávací výzkum může být podle různých typologií: fenomenologie, 
morfologie apod.  
 
4. Hermeneutika (výklad smyslu a významu)  
Poslední možností je zkoumat náboženství z hlediska hermeneutického 
(výkladového). Základním momentem tohoto přístupu je otázka po významu 
náboženského jevu pro společnost, skupinu, osobu. Objektivní hodnota 
náboženských jevů není zpochybňována, ani jejich dějinná hodnota, ale tento 
směr se zaměřuje na výklad smyslu. Náboženství není soubor tvrdých faktů, ale 



15 
 

projevem lidského jednání, stejně jako je tomu v umění. Člověk se vždy 
vyjadřuje ve vztahu k jistému pevnému bodu své existence, a proto 
se hermeneutika ptá po smyslu jednání. Předcházející a související tradice 
společenské, přírodní, ekonomické, politické apod. jsou přijímány a nejsou 
zpochybňovány. Člověk však v těchto náboženských projevech odkazuje 
na skutečnost mimo empirickou danost. Hermeneutický výzkum náboženských 
faktů zjišťuje empirickou skutečnost a k tomu vykládá její význam. Stejné 
náboženské skutečnosti, normy apod. mohou být a jsou na různých místech 
vnímány různě, proto se ptáme po jejich významu pro výklad okolního světa 
a života. Náboženství totiž může dát člověku soubor znaků, které pomáhají 
výkladu. Proto je pro hermeneutický výzkum náboženství člověkem utvořený 
znakový systém, který vykládá skutečnost. Náboženství tak není jen jeden 
z mnoha společenských jevů či jakási danost tohoto světa, ale je nástrojem jenž 
člověku umožňuje určitý náhled na svět a určitý způsoby jednání a chování. 
Tento přístup tak chápe náboženství jako duchovní hodnotu, protože odkazuje 
na transcendentální moment, který je nedílnou součástí lidského života.  
 

Shrnutí 
Pluralita metod není v religionistice konfliktního charakteru. Tento 

výzkum náboženství nabízí různé pojmy o jednom jevu zvaném náboženství. 
Předností mnohosti přístupů je možnost vzájemného korigování a vyloučení 
možnosti absolutizace některého z přístupů.  

Výzkum můžeme konat diachronně a studovat historický aspekt 
náboženství, tedy dějiny. Rizikem tohoto přístupu je náboženský historicismus. 
V7zkum může probíhat kontextuálně a tak může zkoumat celkový kontext 
a sociálně vědní rozměr náboženství. Rizikem je tendence legitimizovat některé 
sociální jevy jako jevy posvátné. Výzkum může probíhat deskriptivně, 
a zkoumat tak fenomenologický rozměr náboženství. Zde je rizikem vytvoření 
umělé soustavy nesourodých jevů – fenomenologismus. Anebo můžeme použít 
přístup hermeneutický a získat rozměr významu a smyslu náboženství. Zde je 
rizikem sklouznutí k idealizaci náboženství. Při vědomí těchto rizik je možné 
pracovat s jednotlivými metodami s prospěchem a s dobrými výsledky.  
  



16 
 

Historické zkoumání 
 

Jedním z hlavních podnětů vzniku dějin náboženství byla snaha uchopit 
dějinnou skutečnost náboženství nezávisle na jejich naddějinných nárocích. 
Tedy popsat náboženství jako kontinuální proces pochopitelný z hlediska 
vnějších vlivů a historických vývojových proudů. Tento výzkum se projevil 
velmi silně v etnologickém zkoumání a silně korespondoval s nadšením 
z objevování dějin, které je typické pro 19. a 20. století. Postupně 
vykrystalizovala dvě hlavní témata: původ a dějiny a vývoj náboženství; dějinná 
skutečnost, ve které se náboženství nacházelo. Religionistiku v 19. století 
de facto ovládla otázka: Která samostatná náboženství se vytvořila v průběhu 
dějin a jak se tato náboženství dějinně rozvíjela. Religionistika byla často 
ztotožněna s dějinami náboženství. 

Existovaly různé teorie, s jejichž pomocí se konstruovala bezprostřední 
paralela mezi předpokládaným obecným průběhem dějin lidstva a dějinami 
náboženství. Velmi populární byla myšlenka evoluce, podle které dochází 
k lineárnímu a kauzálnímu vývoji lidstva, a tedy i dějin náboženství. 

Podle evolučních teorií začal vývoj od primitivních forem k vyvinutějším, 
jiné teorie hovořily o úpadku prvotní dokonalé a ideální podoby náboženství; 
o tom bude pojednáno až v dalších kapitolách. Bouřlivá diskuze na toto téma 
byla vyčerpána jistou formou patu, kdy jsou obě považovány za odvážné 
hypotézy, které nejsme schopni a ani nebudeme schopni beze zbytku prokázat. 
Jedním z argumentů lingvistického zkoumání je také ten, že odpověď leží 
v oblasti předpísemných kultur, které jsou jazykovému zkoumání nepřístupné.  

Rozlišují se obecné, zvláštní a specializované dějiny náboženství. Cílem 
obecných dějin náboženství je dospět k celku dějin náboženství v rámci dějin 
lidstva. Zvláštní dějiny náboženství usilují o dějiny jednotlivých náboženství 
a o jejich vzájemné vlivy a interakce. Specializované dějiny náboženství 
se soustřeďují na určité náboženské prvky a pokoušejí se sledovat je v rámci 
dějin jednoho náboženství a v jejich kontextech, nebo též ukázat jejich převzetí 
do jiných, často pozdějších náboženství a kultur. 
 

Předpoklady dějinného lingvistického výzkumu  
Takový výzkum dějin náboženství měl vedle základního zájmu o dějinnou 

skutečnost další předpoklady. Předemvším to bylo uznání dějinné svébytnosti 
různých náboženství, tzn. představa, že náboženské dějiny lidstva lze v zásadě 
popsat na základě dějin množství náboženství. Předpokladem byla také teze 
dějinná kauzalita, kterou byla též umožněna dějinná vysvětlení. Posledním 
důvodem byla a je nutnost kritických výzkumných metod, jimiž lze zjišťovat 
autenticitu textů, historičnost údajných událostí, tedy faktickou dějinnou pravdu.  
 

Hlavní výsledky lingvistického přístupu k náboženství 



17 
 

Dobré jazykové znalosti byly pro toto studium klíčové. Začalo 
se se sběrem a vyhledáváním starobylých posvátných textů. Dostupnost 
překladových slovníků a gramatik byla v 19. století minimální, proto je 
obdivuhodné, s jakým nadšením se vědci vrhli na výzkum starobylých textů. 

Převážná část výzkumu dějin náboženství je založena až do dnes 
na filologickém, textově analytickém a literárně dějinném výzkumu. Jazykové 
znalosti byly prostředkem, jímž se filologie pokoušela přiblížit celkové kultuře, 
např. skrze etymologii, která zprostředkovává dějinný význam slov; skrze 
historickou kritiku vzniku textu a formování kanonického textu. Vědci si byli 
vědomi, že v posvátných textech je k dispozici „oficiální“ nauka a že lidová 
religiozita zůstává stranou, ale přesto otevírali modernímu světu starobylé texty.  
Lingvistický přístup ke studiu náboženství spočívá v jazykovědném zkoumání 
posvátných textů jednotlivých náboženství, zejména se zaměřením 
na nejposvátnější slova: jména bohů, božských bytostí, modlitby, rituály apod. 
v těchto náboženstvích. Tento přístup ke studiu náboženství je v religionistice 
jeden z historicky nejstarších. Vznikal již koncem 18. století, a rozvíjel 
se zejména v první polovině 19. století a je aktuální do dnes. Velkým podnětem 
k lingvistickému zkoumání posvátných textů bylo objevení a francouzský 
překlad dvou sbírek Véd ze sanskrtu (Jean Calmette) a posvátných spisů 
perského náboženství Avesta ze staré perštiny (Aucqeutil Dupéron), a dále 
zjištění, že různé evropské jazyky mají společný původ. 

Max Müller, Leopold von Schröder a Georges Dumézil objevili pomocí 
srovnávací etymologie, že všechny indoevropské národy měly kdysi 
(cca 5. tisíciletí př. Kr.) stejný jazyk. Dnes víme, že se jedná o vědecký 
konstrukt, který je jen stěží doložitelný. Uveďme zde příklad takového 
výzkumu. Podle této teorie existovalo kdysi také jedno náboženství a jeho 
stoupenci uctívali tutéž jednu božskou bytost, kterou nazývaly po svém 
rozdělení na různé národy a jazyky jmény, která prozrazují společný původ 
(staroindicky: Dyaus-Pitar; řecky: Zeus-Pater; latinsky: Diespiter, později 
Iupiter; ilyrsky: Deipaturos; skythsky: Zeus-Papaios; thrácky: Zeus-Pappos; 
skandinávsky: Tyr; staroněmecky: Ziu; germánsky: Teiva; staronorsky: Tivar; 
staroprusky: Deivas; litevsky: Dievas; lotyšsky: Dievs). Z těchto do současnosti 
dochovaných jmen božské bytosti v různých indoevropských jazycích 
vykonstruovali lingvisté pravděpodobné znění jejího jména ve staré 
indoevropštině, které zní: Deivo, Daevo, Dev nebo Div. Max Müller považoval 
tento objev srovnávací etymologie a její výsledky za nejdůležitější objev na poli 
studia kulturních dějin lidstva v celém 19. století. 

Jaký však byl skutečný přínos lingvistického zkoumání otázky prvotního 
náboženství a s tím spojené ideje Boha? Diskuze byla bohatá a argumenty 
zúčastněných vědců vždy odhalovaly jejich ideologické a náboženské pozadí. 
Tak například Herbert Jenkins Rose zastával názor, že staří Římané uchovávali 
neosobní představu Boha, který pro ně představoval spíše sílu, která vše 
prostupuje a je třeba mít se před ní na pozoru. Označovali jí konstantou numen. 



18 
 

Francouz Georges Dumézil jako znalec latiny však dokázal, že numen je 
u starých Římanů obecným názvem pro jakékoliv božstvo, a ne vlastním 
jménem konkrétního boha. Italský etnolog a religionista levicového zaměření 
Raffaele Pettazzoni se domníval, že idea Boha vznikla u starých Indoevropanů 
zosobněním nebe. Wilhelm Havers však prokázal, že z dějin jazyka vidíme 
různosti názvů pro nebe v indoevropských jazycích a že označení Boha nemohlo 
u Indoevropanů vzniknout zosobněním nebe, protože pro něj v té době dosud 
neexistoval název. Jméno pro nebe vzniklo až později. 
 

Dějinný vývoj náboženství v 19. až 21. století 
Dějinně je situace zajímavá především pro existenci novotvarů. 

Seznamme se se dvěma okruhy výzev pro současný historický výzkum 
náboženství. Především jsou to změny v náboženstvích a také náboženské 
novotvary v dnešní společnosti. Změny v náboženských tratích jsou úzce 
spojeny s technologickými, hospodářskými a sociálními změnami, kterých jsme 
svědky v posledních dvou staletích. Druhou velkou změnou jsou nové ideologie, 
které ovládali velké kulturní celky (formy nacionalismu, politické ideologie 
apod.). Posledním podnětem je vnitřní kritika v náboženstvích samotných, která 
se musí stát předmětem zkoumání v nábožensko-historických souvislostech.  

Náboženské novotvary v podobě nových náboženských hnutí a sekt jsou 
z pohledu moderního člověka neočekávanou a mnohdy znervózňující silou ve 
společnosti, z pohledu dějin náboženství se nejedná o nic nového, ale o jednu 
z mnoha dalších podob rozvoje náboženství. Novostí je jejich snaha spojit znaky 
z mnoha náboženství a kultur, univerzalistické nároky a ambice globálního 
dopadu. Nová náboženství byla ve společnosti vždy reakcí na krizi v duchovním 
životě lidí, v dnešní době je krize moderního člověk spojena především s krizí 
autority a důvěry. Projevem je pak důraz na autonomní svobodu člověka.  
  



19 
 

Kontextuální výzkum náboženství – etnologický 
výzkum, kulturní antropologie   
 

Etnologický přístup ke studiu náboženství spočívá ve zkoumání způsobu 
života (kultury) různých národů, a to se zaměřením na jejich náboženské 
představy a jejich vnější projevy v životě jednotlivců i společnosti. Náboženství 
se zkoumá v rámci dané kultury a jejích sociálních institucí. Základní otázka 
etnologického přístupu k náboženství směřovala k původu náboženství. Kladení 
otázky bylo vždy ovlivněno světonázorovými postoji badatele a dobovými 
zájmy evropských mocností o legitimizaci koloniálních tendencí. Zkoumáním 
tzv. „primitivních“ kultur bylo považováno za zkoumání primárních (historicky) 
kultur. Existoval předpoklad, že nalezením skutečně nejprimitivnější 
a nejprimárnější kultury dosáhneme odpovědi na otázku po původu náboženství. 
Od zakladatele tohoto směru E. B. Tylora zpochybnil tento přístup především 
C. Lévi-Strauss. Tento přístup vzniká v souvislosti se vznikem nového vědního 
oboru etnologie, který se rozvíjel od poloviny 19. století. Vrcholu dosáhl 
ve 20. století.  
 

První etnologické školy 
Podle odpovědi na tuto základní otázku se etnologové náboženství 

rozdělují na dvě školy. Starší školu evolucionistickou (2. pol. 19. stol.), která 
předpokládá, že náboženství se vyvíjelo od animistických nebo 
předanimistických náboženských představ přes polydémonismus a polytheismus 
až k etickému monotheismu. A na mladší školu kulturně-historickou (1. pol. 20. 
stol.), která dokazuje, že původním náboženstvím lidstva je primitivní 
monotheismus, který byl v pozdějších kulturách téměř vytlačen polytheismem, 
polydémonismem, manismem, naturismem, idolatrií a jinými náboženskými 
formami, proti kterým pak náboženští reformátoři (proroci) znovu prosazovali 
monotheismus zvaný profetický (prorocký).  

Anglická škola kulturní antropologie vzniká ve 20. století a její 
symbolický směr se zaměřuje již na kultury jako systémy symbolů dávající 
význam a smysl okolnímu světu. Náboženství je považováno za jeden z těchto 
kulturních symbolů, respektive systém symbolů.    
 

Evolucionistická škola 
Zakladatel školy Edward Burnett Tylor (1832-1917), významný anglický 

etnolog, zkoumal náboženské představy jistých afrických kmenů, které věří 
v množství duchů. Tylor nazval jejich náboženství animismem – slovo si 
vypůjčil z tehdejší lékařské vědy a dal mu nový obsah. Předpokládal tedy, 
že animismus je původním náboženstvím lidstva.  



20 
 

Podle Tylora se náboženství vyvíjelo od animismu přes fetišismus, 
manismus, idolatrii, totemismus, polydémonismus, polytheismus, henotheismus 
až k etickému monotheismu.   
Vznik animismu vysvětloval Tylor tím, že primitivové nedokáží rozlišit mezi 
snem a skutečností, že mají strach z duchů zemřelých mocných předků, před 
nimiž se mají na pozoru. Duše mrtvého (lat. anima) je předmětem obav a úcty ze 
strany živých. Proto je tato náboženská představa označována jako animismus. 
Vývoj podle této vědecké teorie pokračuje dál. Duch se může usídlit v neživém 
předmětu – fetiši (fetišismus) nebo ve zvířeti – tzv. totemovém zvířeti 
(totemismus) nebo se může vtělit do výtvoru lidských rukou, např. sochy nebo 
obrazu – tzv. idolu (idolatrie). Uctívání duchů mrtvých předků se nazývá 
manismus. Polydémonismus je víra, že duchové jsou mocní a je jich mnoho. 
Následující ve vývoji je polytheismus, tedy víra v mnoho bohů a bohyň. Ti jsou 
zpravidla velmi mocní, ale ne vždy všemohoucí. Nejčastěji vládnou některému z 
přírodních živlů nebo jevů a jsou jeho personifikací. Nebo jsou ochránci jistých 
lidských institucí a činností. Henotheismus je forma polytheismu, ve kterém nad 
všemi božstvy vládne jeden nejvyšší bůh a svěřuje jisté oblasti dění do správy 
jednotlivým božstvům. Etický monotheismus je víra v jediného Boha, který je 
dárcem mravního zákona a soudcem, jemuž se budou všichni lidé zodpovídat ze 
svých skutků. 

V takto vystaveném popisu vývoje náboženství je zřetelný vliv tehdy 
populární Darwinovy evoluční teorie a představa o kauzálním vývoji dějin. 
Další z Tylorových současníků se proto pokoušeli v této oblasti o nalezení jiné 
základny všech náboženství. Robert Ranulph Marett (1866-1943) a E. Sidney 
Hartland (1848-1927) dokazovali, že muselo existovat předanimistické 
náboženství: smíšenina strachu, bázně a úžasu z neosobní božské síly, zvané 
mana (slovo nalezli v tomto užití v Melanésii), někdy také označováno jako 
animatismus (nejvyšší oduševňující moc). Animismus podle nich není původní 
formou náboženství. Jinak přistupoval k problému James George Frazer (1854-
1941). Viděl první stupeň náboženského vývoje v magii, kterou popsal v knize 
Golden Bough (Zlatá ratolest). Karl Beth (1872-1969) však poukázal 
na podstatný rozdíl mezi magií a náboženstvím, které z ní nemůže pocházet. 
Magie se snaží podmanit nadpřirozené síly člověku tak, aby jim mohl člověk 
vládnout, zatímco náboženství má úctu k nadpřirozeným silám. Semitolog 
William Robertson Smith (1846-1894) viděl první formu náboženství 
v totemismu, hodně rozšířeném u semitských kmenů. Ve hře byl také 
zmiňovaný manismus Herberta Spencera (víra v předky). John Lubbock 
uvažoval o primitivním ateismu, K. Beth zase o pre-magismu atd.  
 

Škola kulturně-historická 
Již Andrew Lang (1844-1912), Tylorův žák a jeho nadšený stoupenec, 

poukázal na fakt, že existují jiné „primitivní“ národy, které nevěří v duchy, ale 
v jedinou Nejvyšší bytost. Ve své knize Making of Religion (Vznik náboženství) 



21 
 

publikoval názor, že etický monotheismus může být stejně starý jako 
animismus, magie a další formy náboženství. Langova kniha byla, snad 
i záměrnou, provokací pro religionisty evolucionistické školy.  
  Až s prací Leo Frobenia (1873-1938, německý cestovatel po Africe 
a profesor ve Frankfurtu), na kterou navázal Wilhelm Schmidt, SVD (1868-
1954) a jeho spolupracovníci, dostala tato teorie zřetelné obrysy. Schmidtovi 
spolupracovníci a řádoví bratři, misionáři z kongregace verbistů, nashromáždili 
rozsáhlý materiál o převážné většině primitivních národů. Sám Schmidt 
prakticky neopustil za svůj život Evropu. Na základě vyhodnocení tohoto 
materiálu podle vypracovaného kritéria kulturních cyklů se pokusil W. Schmidt 
prokázat, že prvotním náboženstvím lidstva je etický monoteismus. Vytvořil 
teorii kulturně-historických cyklů, podle níž lze lidské kultury rozdělit 
chronologicky a kauzálně na 4 skupiny: primitivní, primární, sekundární 
a terciární. Kultury se liší způsobem obživy, osídlení, organizací společnosti 
a především náboženskými představami. Popsal je takto.  

1) Primitivní kultury (prakultury) mají jednoduchý způsob obživy, jako je 
sběr lesních plodů a drobný lov, žijí v lesích či lesostepích v malých 
skupinách. Ukazuje se zde velká úcta ke starším a předkům. 
Náboženstvím je etický monotheismus. Bůh je pojímán jako učitel všeho, 
co je potřebné k životu.  

2) Kultury primární jsou založené na organizovaném lovu, pastevectví 
a zemědělství. Lidé žijí ve větších skupinách patriarchálního charakteru 
(ženy hrají většinou podřízenou úlohu). Tyto kultury prodělávají vývoj 
směrem k polytheismu, uctívají spíše přírodní božstva. Úcta k jedné 
Nejvyšší bytosti je marginalizována, Smith to vysvětluje vlivem vyšší 
organizace i mravního úpadku společnosti.  

3) Kultury sekundární vznikají křížením různých kultur primárních, většinou 
pasteveckých a zemědělských, žijí ve venkovském osídlení, většinou 
v údolích velkých řek. Nové kultury jsou již usedlejší než kultury 
primární. Množí se u nich počet božstev a kult jedné Nejvyšší bytosti 
zcela mizí.  

4) Kultury terciární jsou charakterizovány vyšší organizací společnosti, 
vznikem řemesel, obchodu, městského osídlení, větších správních celků 
a velkých říší. Mají polytheistické náboženství, které někdy přechází 
v henotheismus, např. starověký Egypt, Řecko, Římská říše apod.  
Z hlediska teorie o původu náboženství jsou nejdůležitější pro výzkum 

kultury primitivní. v těchto nejstarších kulturách je jasná idea jediné Nejvyšší 
bytosti, jediného Boha. Jde tedy o pravý monotheismus. W. Schmidt užíval 
k popisu tohoto monotheismu sousloví urmonotheism. Jedná se o monoteismus 
odlišný od monotheismu židovství či křesťanství, které vznikají jako 
monotheismy prorocké, a tedy reformované. W. Schmidt popsal tuto teorii ve 
svém nejvýznamnějším dvanáctisvazkovém díle Der Ursprung der Gottesidee 
(Původ ideje Boha), na kterém pracoval více než 40 let (1912-1955). Schmidt 



22 
 

zastával názor, že i primitivové byli schopni logické úvahy. Věděli, že všechno, 
co je kolem nich, muselo nějak vzniknout a kauzální úvahou dospěli k existenci 
ideji jednoho Boha. Idea Boha tedy vznikla prvotní reflexí primitivního člověka 
nad stvořením přírody i člověka v ní. 

Podobně jako u předchozí evoluční školy, došlo i zde ke tříbení názorů na 
vznik prvotního monoteismu. Např. Raffaele Pettazzoni (1883-1959) byl italský 
levicově orientovaný etnolog a religionista. Ten nejdříve zastával teorii, že idea 
Boha vznikla zosobněním nebe. Člověk pozoruje nebe, vidí déšť, který odtud 
padá a je zdrojem života na zemi, a tak si toto nebe zosobní, nebe je dárcem 
života. W. Schmidt však namítl, že není dost důkazů, že nebe je pro všechny 
národy sídlem Nejvyšší bytosti. Bůh nemusí být jen v nebi, některé národy 
nazývají Nejvyšší bytost bohem lesa. Lingvisté navíc prokázali, že jméno pro 
oblohu je mladší než jméno pro nebeskou bytost, nemohlo tedy zřejmě dát 
popud k vzniku osobního boha umístěného na nebesa. Pettazzoni však nadále 
odmítal Schmidtovu tezi o zrodu ideje Boha logicko-kauzální úvahou. Proto 
přišel s jiným vysvětlením: Idea Boha se u primitivních lidí zrodila z jejich 
existenciální úzkosti, z boje s přírodou o přežití, ve kterém potřebovali mocného 
ochránce - Boha.   

Žáci W. Schmidta - Wilhelm Koppers, Paul Schebesta (vědec českého 
původu Pavel Šebesta) a Martin Gusinde - dospěli k jinému vysvětlení vzniku 
ideje Boha. Na rozdíl od Schmidtovy teze o vzniku ideje Boha logicko-kauzální 
úvahou zastávají pozici s teorií prazjevení. Zkoumali totiž tradice primitivních 
národů a zjistili, že tyto národy jsou přesvědčeny o tom, že jejich prapředci 
se přímo stýkali s Bohem, který je naučil všem potřebným věcem. Jejich 
monotheismus není tedy dílem racionální úvahy, ale důsledkem přímého 
kontaktu s Bohem v počátcích dějin lidstva – tedy jakéhosi těžce 
specifikovatelného prazjevení.  

Obě etnologické školy stály v počátcích přísně proti sobě. Napětí však 
časem opadlo a dnes jsou obě teorie považovány za odvážné hypotézy, které 
jsou však neprokazatelné. Velký přínos obou škol a jejich vzájemné diskuze je 
dvojí. Jednak sběr obrovského množství materiálu o dnes již mnohdy zaniklých 
kulturách a jeho uchování pro budoucí generace. A především poukázání 
na fakt, že náboženství je fenomén přítomný ve všech kulturách po celém světě, 
ač v různých podobách a variantách. Náboženství je tedy také díky těmto 
výzkumům považováno za antropologický fenomén.  

Na tyto výzkumy navázala skrze sociologii také později kulturní 
respektive sociální antropologie, o které pojednáme níže. Rozdíly mezi kulturní 
a sociální antropologií jsou dnes považovány za marginální.  
 

Kulturní antropologie  
Kulturní antropologie se pokouší o nové interpretace poznatků a ve 

dvacátém století je silně poznamenána posunem v jiných vědách – velký vliv má 



23 
 

především hermeneutika. Z kulturních antropologů jmenujme alespoň dva 
významné představitele 20. Století: Claude Lévi Strauss a Clifford Geertz. 
 

Clifford James Geertz  
Clifford James Geertz (1926-2006) se narodil v San Francisku v USA a je 

znám především pro svůj příspěvek k symbolické antropologii. Svou 
hermeneutickou metodu práce využil již při terénním výzkumu v 50. a 60. letech 
na východní Jávě (1952-1954), Bali (1957-1958) a Maroku (v průběhu 
šedesátých let). Především pro interdisciplinární znalosti a literární talent 
spojený s čtivostí jeho textů měl velký vliv na antropologii, sociologii i jiné 
vědy 20. století. Téměř třicet let působil v Princetonu. 

Ve svém díle se zabýval především interpretací kulturních symbolů 
a jejich role při utváření obecně přijímaného smyslu věcí ve společnosti. 
Základy své teorie o výkladu kultur popsal ve své knize Interpretace kultur (The 
Interpretation of Cultures. Selected Essays 1973, česky 2000). 
  Vychází z tradice ustanovené Maxem Weberem a člověka považuje za 
tvora, který si utváří pavučinu významů přiřazovaných světu kolem sebe a v této 
pavučině se člověk sám orientovaně pohybuje. Kultura je tedy pavučinou 
a nikoliv sledem kauzálních příčin a následků a jako taková nemůže být pouze 
experimentálně analyzována a nemohou z ní být pouze dedukovány zákonitosti. 
Proto se religionistika musí stát vědou interpretativní a odhalovat významy jevů 
pro člověka. Doslova říká: „To, co hledám, je vysvětlení, interpretuji sociální 
projevy, jež jsou na povrchu záhadné.“ Neustupuje však z nutnosti sběru 
empirických dat, empirický výzkum zůstává nadále základem jeho antropologie. 
Jako metodu práce používá především „zhuštěného popisu“ = thick description 
známou od Gilberta Ryla. Metoda je zaměřena na analýzu události malého 
rozsahu, na základě které se pokouší analyzovat a interpretovat širší kulturní 
jevy. Slavný je jeho esej o kohoutích zápasech na Bali. Událost Geertz popisuje 
jako výraznou pro nalezení sociálních rolí jednotlivců, jedná se o symbolický 
opis organizace společnosti na Bali. Nevytváří tak obecnou teorii kulturní 
interpretace, ale určuje směr, kterým je třeba interpretovat kulturu a v ní žitá 
náboženství. 

Kultura podle něj totiž není jen komplex vzorců chování (zvyky, tradice) 
ale jedná se o jisté řídící mechanismy (plán, návod, pravidlo). Kultura nepochází 
z nevědomých činností lidského já, ale jedná se o symbolický systém významů, 
který lidé vytvořili a jehož jsou také součástí. Tedy kultura je ambivalentního 
(respektive duálního) charakteru: Kultura je modelem lidského jednání 
a zároveň je modelem pro lidské jednání. Zkoumat kulturu znamená zkoumat 
systém symbolů, který pomáhá jedinci se orientovat ve světě. Symbol definuje 
jako „jakýkoliv objekt, čin, událost, vlastnost nebo vztah, který slouží jako 
nositel pojmu; tento pojem je „významem symbolu“. Definice je to velmi široká 
a byla předmětem kritiky, ale Geertzem je takto používána.  
 



24 
 

V Interpretaci kultur věnuje Geertz jedu z kapitol interpretaci náboženství 
jako kulturního systému symbolů. Náboženství definuje takto:  

1) Je to systém symbolů,  
2) které v lidech ustavují silné, pronikavé a dlouhotrvající nálady a motivace 

tím, 
3) že formují pojmy obecného řádu bytí 
4) a obdařují tyto pojmy takovým nádechem skutečnosti,  
5) že se tyto nálady a motivace zdají jedinečně realistické.“  

Geertz nepoužívá pojem posvátna, který je přítomen v mnoha teoriích a 
definicích od doby R. Otta používán. Zdůrazňuj tak empiričnost tohoto způsobu 
práce. Při výzkumu náboženství je proto třeba „nejprve analýza významového 
systému vtěleného do symbolů, které vytvářejí vlastní náboženství, a potom 
uvádění tohoto systému do spojitosti se sociálně-strukturálními psychickými 
procesy“. Systém symbolů, tedy náboženství, tak ukazuje a tvoří soulad mezi 
charakterem a životem lidí či mezi světovým názorem a představou řádu světa. 
Myšlenka to není nijak originální a Geertz sám více zdůrazňuje závislost 
člověka na těchto symbolech, které často i rozhodují o jeho životaschopnosti. 
Jeho empirické zaměření ho přivádí až k tvrzení v duchu posledních osvícenců, 
když si klade otázku: Proč představy lidí o realitě (tedy náboženský systém 
symbolů) „zkreslují jejich vědomí rozumného, praktického, lidského 
a morálního“. Ve způsobu kladení otázky najdeme podobnost s přástupem např. 
Sigmunda Freuda k výzkumu náboženství.  

Náboženství je tu opět považováno za systém iluzorních fenoménů, které 
rozhodujícím způsobem určují jednání lidí. Geertz se ptá především na míru 
tohoto ovlivňování a jeho efektivitu. Ke vhodnosti či nevhodnosti náboženství je 
hodnotově neutrální. 
 

Claude Lévi Strauss 
Claude Lévi-Strauss (1908–2009), francouzský antropolog a filosof 

židovského původu, byl významným představitelem strukturalismu. Původně 
vystudoval práva a filosofii na Sorboně. Od r. 1935 působil na univerzitě v Sao 
Paulu, odtud prováděl výzkumné cesty do argentinského spolkového státu Mato 
Grosso a k Amazonce. Válečná léta trávil na frontě a po kapitulaci Francie opět 
působí v zámoří v New Yorku na New School for Social Research, kde 
se seznamuje se strukturalismem, který měl na jeho myšlení velký vliv. Byl to 
především Roman Jacobson, který ho ovlivnil. Později zakládá společně 
s Jacques Maritainem a Henri Focillonem svobodnou francouzskou univerzitu 
v New Yorku. Po válce působil v pařížském antropologickém muzeu a byl 
profesorem religionistiky na École pratique des hautes études. Byl dlouhodobě 
profesorem antropologie na Collège de France a členem Francouzské akademie. 

Za hlavní úkol antropologie považoval výzkum nevědomých kulturních 
struktur různých společností jako protikladu ke strukturám přírodním. Proto 
se zajímal zejména o struktury příbuzenství a roli zákazu incestu, popisoval 



25 
 

struktury mýtů a vyprávění, vše shrnul do pojmu „myšlení přírodních národů“. 
Tak se také dá přeložit název jednoho z jeho nejslavnějších děl La Pensée 
Sauvage. 

Především se věnoval pojetí mýtů v různých kulturách a snažil se odkrýt 
jejich společný základ, který se prolíná všemi kulturami bez prokazatelného 
vztahu či souvislosti. Zvláště v mýtech odhaloval základní napětí. Na jedné 
straně jsou mýty silně fantastické a nepředvídatelné, na druhé straně jsou si 
téměř všechny velmi podobné. Tak definoval problém, který chtěl řešit. Mýtus 
proto definoval jako způsob hovoru, skrze který může být odhalen jazyk 
a myšlení. Proto doslova rozebral jednotlivé mýty na řadu vět, které definoval 
podle vztahu mezi jejich funkcí a subjektem. Každý mýtus obsahuje dvojí 
materiál: zcela originální a nahodilý a potom materiál shodný napříč světem. 
Výpovědi se stejnou funkcí pak nazval mytologémy, tady základy mýtů a také 
jazyka. 

Jako příklady uvádní především mýty ze života původních obyvatel 
Ameriky. Nejznámější je postava prostředníka mezi životem a smrtí – téměř ve 
všech případech se jendá o vránu nebo kojota.  

Kromě toho se také významně zastával ohrožených etnických skupin 
a jejich kultur a byl přesvědčen, že postupující kulturní homogenizace přináší 
obrovské ztráty. 
 
  



26 
 

 

Kontextuální výzkum: sociologický přístup 
k náboženství   

 
Základní charakteristika 
Sociologický přístup ke studiu náboženství spočívá v tom, že náboženství 

se chápe jako jev sociální. Předmětem zkoumání je vliv náboženství 
na společnost i na jedince ve společnosti.  

Tento přístup se rozvinul zejména v první polovině 20. století, a to 
paralelně s přístupem psychologickým. Současně je jakousi kompenzací 
psychologického přístupu, který zejména ve Freudově psychologii bere 
náboženství jako jev individuální.   

Společenských aspektů náboženského života si povšimli již v 19. století 
Auguste Comte a Herbert Spencer.  

Zájem o náboženství je úzce spojen s výzkumem sociologickým. Řada 
badatelů přinesla mnoho dnes i populárních výpovědí. Karl Marx (1818-1883) 
a Friedrich Engels (1820 - 1895) definovali náboženství jako společenskou iluzi, 
která je zároveň protestem proti existujícímu společenskému zlořádu, tedy jedná 
se o „opium lidstva“. Marxův pokus sklouzl do extrémního ateismu 
či antiteismu. 

Avšak systematicky se sociologií náboženství zabývali teprve ve 20. 
století především Émile Durkheim (1858 - 1917), Max Weber (1864 -1920) 
a Peter L. Berger (1929). Jejich názory na pojetí sociologie náboženství se liší, 
ačkoliv v mnohém se vzájemně doplňují. Zatímco Durkheim pracoval na popisu 
zákonitostí sociálního vývoje náboženství a náboženského sociálního chování, 
tak Weber se ptá na smysl náboženských způsobů chování. Zajímal 
se především o souvislost mezi náboženskými postoji a hospodářskými 
a politickými způsoby chování. 
 

Émile Durkheim 
Émile Durkheim (1858-1917), syn francouzského rabína a zakladatel 

francouzské sociologické školy, se zabývá otázkou náboženství především v díle 
Elementární formy náboženského života (1912). Stejně jako například J. Frazer 
či E. B. Tylor je i on teoretikem bez potřeby konat terénní výzkumy mimo 
Evropu.  

Z pohledu religionistiky je důležité, že se E. Durkheim nevyhýbá definici 
pojmu náboženství, kterou neopírá o teistický koncept, ale o dělení na posvátné 
a profánní. „Náboženství je jednotný systém víry a praktik vztahujících se 
k posvátným věcem, to jest k věcem odtažitým a zakázaným; systém víry 
a praktik, které sjednocují všechny své přívržence v jediném morálním 
společenství nazývaném církev.“ 



27 
 

Zastává také názor, že společnost vytváří jedince. Každý jedinec je 
především výtvorem společnosti, ve které žije. Člověk od svého narození a růstu 
přijímá způsoby myšlení a jednání společnosti, aniž si to uvědomuje. Nikdo 
nemůže být jiný než společnost, jejíž je součástí.  

Společnost však není pouhým součtem jedinců. Společnost je skutečnost 
svého druhu, realita přesahující jedince i součet jedinců. Podle tohoto autora si 
lidé uvědomují tuto transcendenci společnosti v pocitu posvátna, které se u nich 
dostavuje. Společnost se v lidském myšlení a jednání jeví jako náboženství. Pro 
náboženského člověka je transcendentní skutečností Bůh jako produkt pocitu 
posvátna vyvolaného společností. Durkheim tedy tvrdí, že Bohem je společnost. 

Durkheimova teorie společnosti a náboženství měla celou řadu kritiků. 
Výsledky etnologických studií, o které se opíral, byly předmětem mnohdy 
oprávněné kritiky. Zvláště katolický religionista Wilhelm Schmidt dokázal, že 
Středoaustralci, a zvláště kmen Aranda, jsou součástí novějších kulturních 
vrstev. Staršími kulturními vrstavami jsou kmeny jihovýchodní Austrálie, které 
se však k totemismu nehlásí. Ačkoliv Durkheimova teorie náboženství postrádá 
empirický-etnologický základ, stala se přínosnou především pro snahu definovat 
a popsat jevy ve společnosti v souvislosti s náboženství.  

Mnohem zásadnější slabinou teorie je její neschopnost postihnout 
a vysvětlit náboženský jev profetismu. Otázka zní: Jak je možné, že člověk 
vychovaný danou společností, který přijal zcela její formy chování a způsoby 
myšlení, a tedy i představu společnosti ve formě boha a náboženství, mohl 
vystoupit jako prorok a postavit se právě této společnosti, náboženství a de facto 
i bohu? Je tedy bůh skutečně pouze posvátným převlekem kolektivu?  
 

Max Weber 
Max Weber (1864-1920), německý protestantský ekonom a sociolog, 

naopak tvrdí, že jedinec jednoznačně utváří společnost po všech stránkách. 
Tímto vztahem jedince a společnosti a úlohou náboženství ve společnosti 
se zabývá především ve svém díle Sebrané studie k sociologii náboženství 
(1920).  

Zaměřuje se primárně na ekonomické vztahy ve společnosti a podotýká, 
že ekonomie je činnost duchovní, a nikoliv pouze materiální. Je přesvědčen, že 
právě proto ji nelze odtrhovat od jejího náboženského základu, který pro ni 
vytváří existenční podmínky. Max Weber proto studuje hospodářské etiky šesti 
světových náboženství (konfucianismu, hinduismu, buddhismu, judaismu, 
křesťanství a islámu), která posléze srovnává. Klade si otázku, proč moderní 
kapitalismus vznikl v reformovaném křesťanství. Dochází k tvrzení, že 
především a jedině kalvínská reforma umožnila vznik moderního kapitalismu 
a rozvoje společnosti. Dochází také k závěru, že hospodářská etika jiných 
náboženství vznik kapitalismu neumožnila pro svůj tradicionalistický charakter 
bránící rozvoji. Tento tradicionalismus původních světových náboženství mohli 
překonat jen velcí proroci racionality vzešlí z reformovaného křesťanství. 



28 
 

Vyzdvihuje tedy roli jedince ve společnosti. Jako příklady uvádí Luthera, 
Kalvína a Zwingliho.   

Je zřejmé, že Weberova teze o vlivu jedinců na společnost je přesným 
opakem teze Durkheimovy. Kritici jeho teorie správně upozorňovali na fakt, že 
v dějinách byla takových jedinců, kteří dokázali svým vystoupením změnit 
společnost jen velmi málo. Jednalo se spíše o výjimky než pravidlo. Kritika však 
nemohla popřít, že mírný vliv na společnost má každý jedinec, pokud se jen 
minimálně odlišuje od většiny. Takto vlastně působí každý, s tím, že někteří 
například v oblasti ekonomiky či náboženství výrazněji než druzí.   

Ze sociologického hlediska sice můžeme přijmout protestantismus jako 
vzpouru proti tradiční hierarchii, a v důsledku toho vznik kapitalismu. Ten 
ovšem vznikl i v tradičně katolických zemích, které nebyly zmítány 
protestantismem (Itálii a Španělsku). Ačkoliv je Weberovo vysvětlení 
směrováno na vysvětlení vzniku kapitalismu, a to jako ideálního typu 
uspořádání společnosti a ekonomiky, přesto je jeho pozice dnes hodnocena 
umírněně. Weber přesto velmi přesvědčivě ukazuje, jak velký význam má pro 
utváření společnosti veřejné působení velkých náboženských osobností, které 
mohou významně ovlivnit stav i tvar společnosti.   
 

Další vývoj v sociologii náboženství 
Nejblíže ke klasické religionistice mají výzkumy náboženských 

společenství a jejich uspořádání života. Zde podnikli velkou vynikající práci 
Ernst Troeltsch (1865-1923) a Joachim Wach (1898-1955). Druhý z nich 
se potýkal především s teoriemi Maxe Webera, a to skrze svá typologická 
zkoumání. Jako dalšího jmenujme alespoň Gustava Menschinga (1901-1978). 

Tzv. frankfurtskou školu zaměřenou na kritický postoj vůči každé 
ideologické tradici představují v padesátých a šedesátých letech Th. W. Adorno, 
J. Habermans. Náboženské orientace se pojímají jako rozporné s rozumem 
a pokrokem, s výjimkou těch, které lze vpravit do ideologicko-kritického obrazu 
společnosti frankfurtské školy (profétismus, mesianismus) 

Vznikají také sociologické výzkumy, které vyzdvihují konstruktivní 
společenskou funkci náboženství a také kognitivní roli náboženství při ovládání 
skutečnosti. Nejviditelnější je to samozřejmě u nových náboženských hnutí, ale 
zřejmé se to stává i u tradičních náboženství. Náboženství se ukazuje jako 
nástroj smysluplné interpretace skutečnosti. Přístup je znám především v USA 
u Petera L. Bergera a Thomase Luckmanna. v Evropě se rozvíjí v pozici 
sociologie vědění. 
    

Peter L. Berger 
Peter Ludwig Berger (1929) je americký sociolog a teolog luterské tradice 

20. a 21. století. Narodil se v Rakousku a emigroval do Spojených států 
amerických po Druhé světové válce. Zde získal doktorát na New School for 
Social Research v New Yorku. 



29 
 

Jeho nejznámějším dílem je především Sociální konstrukce reality, kterou napsal 
společně s kolegou Thomasem Luckmannem (1927). z pohledu religionistiky je 
velmi důležitá jeho kniha The Sacred Canopy, ve které se pokusil o syntézu 
dvou předchozích názorů o vztahu jedince a společnosti. Snaží se zde prokázat, 
že vztah mezi jedincem a společností je dialektický = jedinec a společnost 
se vzájemně ovlivňují. Skutečnost, společnost i vědomí jedince, je výsledkem 
dialogu a dlouhodobého procesu. Tento dialektický proces popisuje třemi 
momenty. 
Exteriorizace: člověk vyjadřuje své myšlenky navenek, mluví o nich, projevuje 
je slovem, gestem, jednáním apod.  
Objektivace: myšlenky člověka (výsledky jeho duševní práce) jsou zhmotněny, 
zpředmětněny, např. zachyceny písemně, fotograficky, audiovizuálně; 
společnost je v tomto duchu produktem člověka. 
Interiorizace: člověk si osvojuje daný systém myšlenek, zásad, hodnot, 
informací, interpretací apod., přijímá je za své a jedná podle nich   
Exteriorizací vzniká lidská kultura, objektivací se udržuje a interiorizací 
se předává dalším generacím, které si ji osvojují, tzv. proces socializacem který 
je vždy procesem velmi citlivým na změny ve společnosti.  

Pokud se však stane, že je jedinec vytržen ze svého společenského 
zázemí, potom ztrácí orientaci ve světě a také smysl své totožnosti. Snadno 
může propadnout anomii (bez-řádu). Nebo může mít i tendencím ukončit 
předčasně svůj život. Proto Berger chápe nomos (řád) jako nezbytně důležitou 
veličinu pro trvání společnosti i pro život jedince. Nomos je hradbou proti 
chaosu. Proto se přirozeně každá společnost brání proti chaosu a upevňuje svůj 
nomos, především tak, že jej prohlašuje za něco více než jen společenský 
výtvor, tedy prohlašuje ho za nomos vyššího řádu: „přirozený zákon“; „vědecký 
světový názor“; „Boží řád“. Využívá se tedy náboženské argumentace, která je 
co do účinnosti nejúčinnější. Proto se sociolog, a Berger tak činí, musí zabývat 
náboženstvím. Bergr si klade otázku, jaká je úloha náboženství ve společnosti. 
Metodologicky se snaží Berger o metodologický ateismus, který mu umožňuje 
objektivně empiricky zkoumat jakékoliv, i vlastní náboženství.  

Berger vychází z poznatků dosažených ve fonomenologii náboženství 
a definuje náboženství z pohledu sociologie jako „lidské jednání utvářející 
posvátný svět“. Posvátno přijímá ve smyslu fenomenologického přístupu 
(Rudolf Otto, Mircea Eliade), jako tajemnou a děsivou moc, která je sice odlišná 
od člověka, ale přesto se k němu vztahuje a vytváří pro něj bezvýhradně platný 
smysluplný řád. Touto vlastností vytváří posvátno pro člověka řád (nomos) 
a chrání jej proti chaosu. Svět i celý kosmos se může jevit ve své celistvosti, 
kauzalitě a cykličnosti jako zcela nesmyslný, protože se jeví jako mechanický. 
Náboženství je tedy v této realitě ten nejodvážnější lidský pokus, jak pochopit 
celý vesmír jako lidsky významuplný. Náboženství podle něj může být také 
nejmocnějším nástrojem legitimizování společenského řádu. To je významné 
zejména v situacích, kdy je tento společenský řád v krizi nebo je ohrožen 



30 
 

z vnějšku. Naopak může také společenský řád, pokud je všemi bez výhrad 
přijímán, sloužit jako legitimizace daného náboženství, které společnost podpírá.  

Nejtěžší krize však nastává, jakmile se objeví jiný náboženský systém 
a spolu s ním i jiný společenský řád. Pak je monopol jednoho náboženství 
ohrožen a střetávající se náboženství jsou nucena hledat dodatečné vlastní nové 
legitimování. Také společenský řád je otřesen a jen stěží hledá vlastní 
legitimizaci, buď přijetím jednoho náboženského systému (např. podle zásady 
cuius regio, eius religio) nebo pokusem o legitimizaci nenáboženskou (tzv. 
„přirozenou“, „racionální“, „pragmatickou“, či „vědeckou“). Svědky takového 
zápasu jsme v současné Evropě, která se snaží definovat samu sebe jako post-
křesťanskou a v kontaktu s nově příchozími etniky a jejich náboženskými 
představami i společenským řádem se hledají nové způsoby legitimizování 
stávajícího řádu společnosti. Střetávání a tzv. dialog různých náboženských 
společností charakterizuje Berger přísloví, že „dobé ploty dělají dobré přátele“. 
Aby mohlo dojít k soužití různých řádů, pak je třeba jasně vymezit hranice 
působnosti a tím stanovit podmínky, vzájemného působení a ovlivňování.  

Interiorizace a s ní spojený proces socializace vyvolává další problém. 
Vědomí jedince totiž není jen produktem socializace, existuje již před ním, proto 
nemůže být nikdy plně socializováno. Jen část vědomí každého jedince je 
utvářena socializací, druhá část zůstává socializací nedotčena. Podle Bergera 
vzniká ve svědomí jistý druh polarity, kterou Berger nazývá zdvojením vědomí. 
Každý člověk má „společenské já“, které je odlišné od jeho „nespolečenského 
já“. Tato jinakost každého člověka je podle Bergera antropologicky nutná. 
A člověk ji může prožívat dvěma způsoby. Buď si zdvojené vědomí uvědomuje 
jako výsledek vlastní exteriorizační činnosti, nebo se mu společenský svět a jeho 
„společenské já“ jeví jako daná, nezbytná a neúprosná skutečnost, podobně jako 
skutečnost přírody. Pokud hovoříme o druhém případu, potom se jedná 
o odcizení člověka sama sobě = alienace (angl. alien = cizinec). Alienace 
nastává v té chvíli, kdy se člověk ztotožňuje se svou společenskou rolí natolik, 
že se odcizuje sám sobě. Tím tedy ztrácí vědomí, že společenský svět je jím 
spoluvytvářen a považuje jej pouze za jediný možný způsob uvažování a žití. 
Disalienace (opak alienace) znamená naopak překonání odcizení a návrat k sobě 
samému.  

Jakou funkci v tomto procesu alienace a disalienace hraje náboženství? 
Podle Bergera má náboženství převážně alienační funkci. Dokonce jej označuje 
za nejmocnější nástroj alienace. Odcizující moc náboženství vyvěrá z povahy 
posvátna jako něčeho „zcela jiného“ (lat. totaliter aliud). Protože náboženství 
staví něco jiného nad člověkem (posvátné, transcendentní), má sklon odcizovat 
člověka sobě samému. Objektivizované výtvory člověka (např. úřady, předměty, 
místa, rituály) jsou přiodívány hávem posvátnosti a stávají se symboly 
božského. Tento proces Berger nazývá mystifikací. Něco zcela profánního je 
postulováno jako zcela nedotknutelné.    



31 
 

Avšak náboženství má též funkci disalienační, protože pomáhá člověku 
překonat odcizení. Zvláště zřejmé je to tam, kde náboženství hlásá podmíněnost, 
nedokonalost a závislost všeho stvořeného (tedy i lidského) na Bohu, jako 
jediném absolutním vládci a pánu. Jako luteránský teolog využívá příklady 
z křesťanské tradice a odkazuje především na biblické události. Stejně tak ale 
nachází takové případy v mimokřesťanském prostředí, např. indické náboženské 
směry docházejí k poznání, že přírodní i empirický svět je jenom maya (zdání). 
v biblické tradici je i královská moc chápána jako „vyžádaná lidem“ (viz 1 Sam 
8,5), je tedy desakralizována a podrobena kritice proroků. Podobně i náboženský 
profetismus je nejmarkantnějším projevem disalienační funkce náboženství. 
Jako příklad vysoce rozvinutého vědomí udává příklad Adama, prvního člověka.  
Peter Ludwig Berger o náboženství tvrdí, „že se jeví jako ten nejodvážnější 
lidský pokus dát smysl tomu, co je samo v sobě nesmyslné“. Jako sociolog 
se domnívá, že v rámci vědeckých principů není možno učinit žádné tvrzení, 
kladné či záporné, ohledně ontologického statutu náboženství. Sociologie musí 
studovat náboženské projekce jenom jako výtvory člověka a neptat se, co těmto 
výtvorům odpovídá na rovině bytí. Berger však uznává, že náboženská tvořivost 
vyjevuje v průběhu lidských dějin naléhavou potřebu člověka dotazovat se po 
smyslu. Tím Berger otevírá svou sociologickou teorii náboženství přesažným 
horizontům filosofie a teologie. Ptá se dokonce, proč by se měly náboženské 
významy považovat nutně jen za lidské projekce a proč by se nemělo spíše 
předpokládat, že sama skutečnost je významuplná. Berger poukazuje také 
na podobnost s matematikou, která je též pouhou projekcí lidských představ 
do fyzikální skutečnosti, a přesto je nesporně významuplná, nikdo ji nepovažuje 
za pouhou iluzi. Podobně tomu může být i s náboženstvím. Berger tedy připouští 
reálnost náboženských představ, jako sociolog však víru a praxi nehodnotí. 
  



32 
 

Kontextuální výzkum: psychologie náboženství  
 

Základní charakteristika 
Psychologický přístup ke studiu náboženství spočívá ve využití poznatků 

hlubinné psychologie (psychoanalýzy) k výzkumu duševního života člověka 
a vlivu náboženství člověka na jeho duševní život. Vznik a rozvoj tohoto 
přístupu postupoval paralelně se vznikem a formováním hlubinné psychologie. 
  

Stručné dějiny 
V první fázi výzkumu se studiu náboženství z pohledu psychologie 

věnovali především autoři vzdělaní v psychologii, kteří se rozhodli zkoumat jev 
náboženský (náboženské zkušenosti a náboženské chování). Samotný obor 
psychologie vytvořil vlastní nástroje a metody práce pro výzkum tohoto jevu. 
Prvními v dějinách byli zřejmě Američané E. D. Starbuck (1866-1847) a J. H. 
Leub (1868-1946). Na počátku 20. století prováděli formou dotazníků výzkum 
náboženských zkušeností a okolností konverze.  
 

William James 
Dodnes jsou hojně čteny a diskutovány knižně vydané přednášky 

Američana Williama Jamese (1842-1910), které vyšly anglicky pod názvem The 
Varieties of Religious Experience (1902). Prosloveny byly ve Skotsku 
na univerzitě v Edinburghu v letech 1900 a 1902 v rámci Giffordových 
přednášek o přirozené teologii. O tři roky později vycházejí německy a v roce 
1930 pod názvem Druhy náboženské zkušenosti také česky. Podněty tohoto 
autora jsou stále zajímavé: jeho dělení na zdravou a nezdravou religiozitu je sice 
podmíněno jeho pragmatickým přístupem, avšak dodnes je jeho kniha klasikou 
tohoto oboru.  

Stejně jako v Principech psychologie je i v Druzích náboženské 
zkušenosti předmětem výzkumu lidská přirozenost, zde však ta část přirozenosti, 
která je spojená s náboženskou zkušeností. Logicky tedy není jeho zájmem 
studovat instituci náboženství, ani náboženské ideje a myšlenky, ale „pocity, 
jednání a zkušenosti jednotlivců v jejich osamocení, nakolik přebývají ve vztahu 
s tím, co považují za božské“. James dosud nepoužívá pojem posvátna, ale 
vypomáhá si slovem božské.  

Základní rozlišení v jeho pojetí religiozity je v kapitolách The Religion of 
Healthy-Mindedness a The Sick Soul. Zdravá religiozita umožňuje člověku 
nahlížet „život jako dobrý“. Příkladem je pro něj liberální křesťanství, které 
osvobodilo člověka od morbidní „teologie pekelného ohně“. Walt Whitman je 
pro něj příkladem tohoto stavu mysli. Druhým příkladem je Mary Baker Eddy, 
pro kterou je „zlo jednoduše lež a kdokoliv, kdo o něm hovoří, je lhář“.  

Nemocná duše (angl. The Sick Soul) je naproti tomu přesvědčena, že zlo 
má svoje pevné místo ve všem. Podle něj je taková nezdravý člověk přesvědčen, 



33 
 

že za vším krásným se vždy skrývá pachuť něčeho zlého, hořkého, nedobrého, 
melancholického atd. 

James přesto neomezuje výzkum náboženství na čistě empirickou rovinu 
a snaží se o otevřenost pro náboženský fenomén. v závěru proto píše, že 
náboženská zkušenost patří „mezi nejdůležitější biologické funkce lidské mysli“ 
a na druhé straně je přesvědčen, že nás náboženská zkušenost spojuje s něčím 
větším či vzdálenějším, s realitou nepřístupnou našemu normálnímu 
kognitivnímu vztahování se ke světu. Doslova píše „Zdá se mi, že se naše 
vzdálené limity našeho bytí noří z našeho vnímatelného a zcela „poznateleného“ 
světa do úplně jiné podoby existence.  
 

Další vývoj oboru  
Překladatel knihy The Varieties of Religious Experience do němčiny 

Georg Wobbermin (1869-1943) je považován za zakladatele psychologie 
náboženství v německy mluvících oblastech. Jeho metoda práce byla ovlivněna 
jeho teologickými ambicemi. Snaží se spojit teorii a výzkum. Tak vznikají dvě 
tendence v psychologii náboženství. v Americe je psychologie zaměřena 
empiricky a experimentálně (dotazníky apod.), v Evropě si klade filosofické 
otázky. To se později projevilo u religionistů pracujících na poli fenomenologie 
(psychologické rozumění) jako byli Rudolf Otto (1869-1937), Friedrich Heiler 
(1892-1967) a nebo Gerhardus van der Leeuw (1980-1950), který se ve své 
argumentaci odvolával na strukturální psychologii Eduarda Sprangera. 
Nepochybně nejpodnětnější příspěvky k oboru měli vědci pracující v oblasti 
hlubinné psychologie. Klíčový je příspěvek nábožensko-kritického přístupu 
Sigmunda Freuda (1856-1939) a jeho žáků a epigonů (náboženství jako účinná 
iluze). 

Práce Ericha Fromma je směřována na otázky náboženského druhu 
z psychoanalytického hlediska – otázka smyslu a vůle k životu. 

Specificky rozvíjí tento obor Carl Gustav Jung (1875-1961). Komplexní 
psychologie v jeho podání se vyznačuje afirmativním vztahem k náboženství. 
Náboženská funkce duše či náboženské symboly pojímal jak vědecky, tak i 
terapeuticky. Přínosná byla jeho teorie o roli archetypů, která pak ovlivnila i 
Karla Kerényiho a Mircea Eliadeho. Spíše okrajového významu doznaly 
psychologické výzkumy náboženských zkušeností a zkušeností pod vlivem 
drog, které zpopularizoval Stanislav Groff (nar. 1931 v Praze).  
 

Sigmund Freud  
Objevitelem hlubinné psychologie je Sigmund Freud (1856-1939). 

Narodil se na Moravě v Příboře v židovské rodině. Žil převážně v Rakousku 
a zemřel v Londýně. Pracoval jako psychiatr a psycholog, zabýval se mimo jiné 
i náboženstvím z hlediska psychologie. 

Jeho velkým objevem bylo nalezení lidského nevědomí. Lidská psychika 
se skládá z podvědomí (nevědomí) a vědomí. Podvědomí představuje mnohem 



34 
 

větší část, asi devadesát procent lidské psychiky. Zde jsou ukryty skryté motivy 
lidského jednání, které si nejsme sto uvědomit (různé traumatické zážitky 
z raného dětství, životní krize a pády). Podvědomí se projevuje ve vědomí např. 
sny, když je vědomí utlumeno. Freud při svém zkoumání uplatňoval metodu, 
kdy se dotazoval vyšetřované osoby, kterou si položil před sebe na divan a tázal 
se jí na její sny, případně vzpomínky z raného dětství. Vytvořil tak z pacienta 
objekt svého zájmu, který vedl metodou volných asociací a rozhovoru k získání 
poznatků, které později interpretoval na základě jím vytvořeného klíče. 

První pokusy vyjádřit se k tématu náboženství u něj nalézáme v prvních 
esejích např. Nespokojenost v kultuře, kde je zřejmý jeho posun od medicíny 
k filosofickým úvahám, a kritice vztahu člověka a společnosti. Zvláště si všímá 
role náboženství. Důležité je vidět, že S. Freud zde nerozlišuje civilizaci 
a kulturu.  

Zpočátku však vidí Freud v náboženství jen obsesivní kolektivní neurózu, 
tedy psychickou poruchu, kterou je možné a také potřebné léčit. v knize Totem 
a tabu (1913) vysvětluje Freud svou první teorii o původu náboženství 
a především o jeho roli v životě člověka. Opírá se o 5 předpokladů: 

(1) Původní formou náboženství je podle Robertsona Smithe totemismus, 
jehož prvky jsou: totemové zvíře, tabu, exogamní manželství, totemická hostina. 
Není však samo sebou jasné, proč jsou v totemismu spojeny právě tyto prvky.  

(2) Podle vývojové teorie Charlese Darwina první lidé žili v primitivních 
tlupách, ovládaných silnými jedinci.  

(3) Podle názoru badatele J. J. Atkinsona v primitivních tlupách vládl 
zákon silnějšího, tedy silnému jedinci patřily všechny ženy a dívky celé tlupy.  

(4) Klinická pozorování Sigmunda Freuda na pacientech ukazují, že 
chorobné bázně z určitých zvířat, tak časté u dětí, jsou vlastně přenesením 
(transfer) strachu z otce na zvíře. Otec a zvíře jsou tedy v psychologii dítěte tak 
spojeni, že totemické zvíře lze považovat za náhradního otce.  

(5) Mnestické stopy jsou následky hrůzných činů, které zůstávají 
zakořeněny dlouhodobě v podvědomí člověka a přenášejí se dědičností i 
na potomstvo. 

Na základě těchto předpokladů staví Freud svou teorii vzniku prvotní 
formy náboženství, za kterou pokládá totemismu. Silný jedinec ovládá celou 
pra-tlupu a patří mu všechny ženy, s nimiž plodí děti. Jeho dospívajícím synům 
však brzy začne překážet. Vadí jim, že všechny ženy a dívky patří otci. Jednoho 
dne se proti otci spiknou a zabijí ho, aby se zbavili jeho nadvlády. Když ho 
zabijí, tak ho také snědí, aby si tím přivlastnili jeho sílu. Pak si ale uvědomí svůj 
zločin: zabili svého otce a ochránce. To je nazýváno citová ambivalence. Uloží 
si tedy dodatečnou poslušnost známou z psychoanalýzy. Aby se podobná věc 
nemohla opakovat v budoucnu, uloží si dobrovolně zákaz brát si za manželky 
ženy z vlastní tlupy. Budou si je hledat v jiných tlupách (exogamie). Duch 
zabitého otce vstoupil do zvířete, které bude nyní ochráncem jejich tlupy 
(totemové zvíře) a nebudou ho smět zabíjet (tabu). Jen za výjimečných okolností 



35 
 

bude možno toto zvíře zabít, ale pak je budou muset obřadně sníst všichni muži 
tlupy, aby tak obnovili v sobě sílu svého praotce (totemická hostina).   

Tato pra-událost působí na všechny další generace prostřednictví tzv. 
davové duše (jakéhosi kolektivní nevědomí) a projevuje se tak v každém 
náboženství v souvislosti s jeho kulturní vyspělostí. Je k nalezení v mýtu 
o Oidipovi, o Chronovi (Saturnovi) a Diovi (Jovišovi). Freud si především 
všímá křesťanství, které se nejotevřenější přiznání k pra-vině (dědičnému 
hříchu). Sebeobětování jediného Božího syna jako nejúčinnější pokání dokazuje, 
že se muselo jednat o vraždu zbožštělého otce. Exogamie je zde přítomná 
v momentu úplného zřeknutí se života s ženou (u některých forem křesťanského 
života), kvůli které došlo ke vzpouře proti otci.  Existuje tu touha vyrovnat 
se otci, která se projevuje nahrazením kult otce kultem syna. Totemická hostina 
je tu prezentována eucharistickou hostinou. Podle Freuda je především Oidipův 
komplex zárodečný komplex všech neuróz. Proto vzniká totemické náboženství 
ze synovského pocitu viny. Věřící člověk se snaží zmírnit pocit viny a znovu 
se usmířit nyní již s božským otcem. Představa Boha je podle něj projekcí 
výčitek viny, to dokládá fakt, že si obraz Boha tvoříme podle svého otce. 

Pozitivní fakt této kolektivní obsesivní neurózy (náboženství) je podle 
Freuda to, že do jisté míry chrání před individuálními neurózami, které jsou 
jakýmisi soukromými náboženstvími. 
 Již po publikování knihy došlo k její silné kritice. Především Wilhelm 
Schmidt zpochybnil etnologické podklady této teorie (pratlupa, kanibalismus, 
totemická hostina, stáří totemismu), které vedou Freuda k úvaze o vraždě otce 
atd.  
 Druhým pokusem o vysvětlení původu náboženství byla Freudova kniha 
Budoucnost jedné iluze (1927), kde popisuje náboženství jako iluzi, tedy 
nereálné. Ale tato iluze je také reálná, a to natolik, nakolik působí reálně skrze 
člověka ve společnosti. 

Zde tvrdí, že kořenem religiozity není pouze otcovský komplex, 
ale především lidská bezmocnost a z toho plynoucí potřeba záštity. V 
bezmocnosti si člověk tvoří bohy, které se pokouší naklonit a svěřuje se jim do 
ochrany. Z této touhy po zajištěnosti a ochraně vyplývá iluzorní povaha 
náboženství. Iluze však není pouhý neexistující omyl, ale cosi jako zhmotnělá 
touha. Proto je tato iluze pravdivá a reálná, podle pravdivostí touhy, která ji 
vytvořila. Freud zde považuje náboženství za společensky užitečnou iluzi, která 
pomáhá řešit lidské životní problémy. Sám však považuje za nutné provést 
revizi vztahu mezi náboženstvím a kulturou, která by umožnila kultuře 
osvobodit se od náboženství a stást se z nedospělé dospělou. Ještě za svého 
života však Freud musel konstatovat, že tam, kde se o to některé politické 
režimy pokusily (Rusko, Německo, Itálie), nastoupily kruté formy nesvobody a 
zotročování člověka. Proto také Freud konstatuje, že právě katolická církev staví 
hráz proti takovému nebezpečí pro kulturu. Je třeba také upozornist na fakt že 
Sigmund Freud ve své terminologii nerozlišova zcela přesně a pečlivě mezi 



36 
 

kulturou a společností (civilizací), proto mnohé jeho úvahy o roli náboženství 
jsou vztahovány především k civilizaci. Náboženství je tedy potřebná a užitečná 
iluze. Sám musel v důsledku ideologie nacismu opustit krátce před svou smrtí 
Vídeň a odjet do Londýna, kde roku 1937 umírá.  
 

V posledním období svého života se Sigmund Freud pokoušel „vysvětlit“ 
monotheismus židovského náboženství, tedy jeho vlastního náboženství. A to 
v knize Muž Mojžíš a monotheistické náboženství (1938). Klade si otázku, proč 
monotheismus vznikl právě v izraelském lidu a proč skrze něj ovlivnil 
náboženství velké části lidstva (křesťsnatví, islám, baháí atd.). V této knize 
tvrdí, že monotheismus zavedl jako první v dějinách v Egyptě faraón Amenofis 
IV. ve 14. st. př. Kr. Uctíval boha Atona a snažil se monotheismem upevnit svou 
vládu. Sám se nazýval Achnatonem, synem boha Atona. Po jeho smrti se však 
kněží a lid v Egyptě vrací k předchozímu polyteistickému kultu a jeho reforma 
se proto neujala. Mojžíš byl podle Freuda Egypťan, snad správce kraje Gošen, 
který nesouhlasil s návratem k polytheismu. Podařilo se mu získat pro 
monotheistickou víru izraelský lid, který byl v té době otrokem v Egyptě. Mojžíš 
jej pak vyvedl z Egypta na poušť, zavedl mezi izraelity egyptský zvyk obřízky a 
především zavedl kult jediného boha Jahveho. Na poušti však došlo ke vzpouře 
Izraelců proti Mojžíšovi. Podle biblické knihy Exodus (32,19) byl Mojžíš velmi 
vznětlivý. Na místě Kádeš-Barnea je dosazen jako „druhý Mojžíš“, zeť 
midjánského kněze Jetra, o němž se v biblické knize Numeri (12,3) říká, že byl 
naopak nejpokornější ze všech lidí. Tato zkušenost vraždy se v lidu dědí 
a působí v něm nutkavou tendenci obsesivně jednat, tedy iracionálně uchovávat 
monotesismus. Tuto teorii dvou Mojžíšů převzal z historického románu Ernsta 
Sellina Mojžíš a jeho význam pro izraelsko-židovské náboženské dějiny (1922). 
Sám ji však rozvinul a použil ji jako jistý rámec k prezentaci své teorie o 
dědičné vině. Následně prorockým působením se pak z těchto zárodků stává 
monoteismus Izraele, který dál dává vzniknout křesťanství a islámu.  
Kniha byla již za jeho života kriticky odmítnuta vědeckou obcí. Sellinovu a také 
Freudovu hypotézu dvou Mojžíšů včetně zabití prvního Mojžíše dnes 
považujeme za zcela nepodloženou. A mné další poznatky nás uvádí ke 
kritckému hodnocení jeho knihy. Amenofisův monotheismus není 
monotheismem, sám farao se považuje za boha Achnatona. Podle egyptologů 
Amenofisově reformě chyběly hlubší emotivní kořeny, proto neměla dlouhého 
trvání. Jednalo se spíše o politicko ideologickou reformu a snahu o umenšení 
vlivu kněžské třídy v Egyptě. Podobně i doslovný výklad bibických textů o 
povaze Mojžíše je neodůvodněný.   

Přesto je třeba ocenit Freudův přínos vědě na poli objevení podvědomí a 
zkoumání role nevědomí v náboženském vývoji jedince. Freud poukázal na roli 
otce ve formování obrazu božstva. S tím souvisí jeho kritické poznámky 
k imaginativnímu charakteru víry každého člověka a roli symbolů. 
 



37 
 

Carl Gustav Jung a jeho analytická psychologie   
Carl Gustav Jung (1875-1961) je švýcarský psycholog a Freudův žák, 

který se však rozchází se svým učitelem. V náboženství již vidí lék na duševní 
nemoci. Svému učiteli vytýkal především to, že psychický život člověka 
popisuje mechanicko-energetickým způsobem, a to především v pojmech síly, 
příčiny a nutnosti, tedy osvícensky racionálně a kuzálně. Také si všímá faktu, že 
Freud redukuje sexualitu pouze na mužskou a nevšímá si vztahu matky a dcery 
apod. Především uznává užitečnost náboženských představ a symbolů a nakonec 
dochází pod vlivem mystického zážitku po infarktu k přesvědčení o skutečné 
existenci Boži.    
 Jung se tedy rozchází s Freudem již v názoru na libido, ve kterém nevidí 
pouze sexuální pud, ale chápe je jako psychickou energii v širším smyslu. Svůj 
názor na libido vysvětluje v knize Proměny a symboly libida (1912). To je jistý 
zlomový okamžik ve vztahu k učiteli a počátek nového zkoumání.   

V prvním období (1912-1940) se nezabývá se ontologickou pravdivostí 
náboženství, ale tvrdí, že z pohledu psychologie je pravdivé a reálné. Jung totiž 
definoval, že existuje nejen nevědomí individuální, ale i kolektivní. Kromě 
Oidipova komplexu, který objevil již Freud, existují i jiné komplexy, které mají 
emotivní a instinktivní kořeny; ty nazval archetypy. Archetyp je něco, co nelze 
zkoumat, protože kdyby jej člověk zcela poznal, tak by zemřel. Proto zde musí 
být něco, co zmírňuje toto působení archetypu na člověka, jakýsi 
zprostředkovatel neboli transformátor psychické energie. Tuto funkci plní tzv. 
symboly. Ty vytvářejí rovnováhu mezi protiklady, která je podmínkou 
duševního zdraví. v náboženství mají takovou roli např. mýty, které pomáhají 
člověku najít nějaký smysl a vypořádat se s existenciálními problémy. 
V křesťanství mají tuto roli i dogmata. Ovšem pozor, z pohledu psychologie, 
nikoliv z pohledu teologie. Dogmata vznikají podle Junga z přímého zážitku 
posvátna a zároveň chrání věřícícho proti jeho rozkladné síle. Proto i Bůh patří 
mezi archetypy, je obrazem otce a v některých náboženstvích je obrazem matky. 
Idea Boha může být také odrazem archetypu sebejá. Idea Boha ale není jen 
obraz, je to i síla, která člověka formuje. Pokud je idea Boha produktem 
kolektivního nevědomí, potom nejsou žádné z náboženských symbolů 
produktem zjevení, ale lidské představivosti mající kořeny v kolektivním 
nevědomí. Otázka existence Boha je podle Junga vědecky z pohledu 
psychologie neřešitelná, protože na poli vědy nelze dokázat jeho existenci. Idea 
Boha je však psychologická funkce naprosto nutná a je povahy iracionální. 
Podle něj je vhodnější ideu Boha vědomě uznat, protože jinak nastoupí na místo 
Boha něco horšího.  

Ve svém druhém období (1940-1944) se Jung vrací k tématu náboženství 
ve své knize Psychologie a náboženství (1940). K otázce pravdivosti 
náboženské zkušenosti říká, že je jedno, co si o ní myslí svět. Kdo ji však má, 
vlastní vzácný poklad. Uznává totiž, že náboženská zkušenost je realita, neboť 
to, co uzdravuje neurózu, musí být přinejmenším stejně reálné jako neuróza 



38 
 

sama. Jungovo hodnocení náboženství je velmi pragmatické, protože 
náboženství definuje jako lék na psychickou chorobu.   

Po roce 1944 je Jung ovlivněn vlastním zážitkem infarktu, kdy měl ve 
stavu bezvědomí zvláštní druh náboženského mystického zážitku. Přiznává, že 
se setkal s Bohem a že nyní už nemusí věřit, že existuje, ale ze zkušenosti ví 
o jeho existenci.  

Jungovy teorie nebyly přijímány bez kritiky. Mezi největší kritiky 
Jungovy teorie můžeme jmenovat dva jeho současníky Ericha Fromma a Viktora 
Frankla. Erich Fromm vytýkal Jungovi především náboženský relativismus 
a autoritářské, až antihumánní pojetí náboženství. Jung podle něj náboženství 
redukuje na psychologický fenomén a zároveň povyšuje nevědomí 
na náboženský fenomén. Na Jungovu obranu je třeba říct, že se Jung vždy snažil 
zachovat metodologické hranice oboru a vždy hovořil jako psycholog, nikdy 
jako filosof či teolog, i když pojmový slovník používal velmi podobný. 

Viktor Frankl právem vytýká Jungovi, že náboženství chápe pasivně, 
pudově a nezávisle na vůli člověka. Podle Frankla je však důležitý nejen smysl, 
ale i vůle ke smyslu. Religiozita podle něj nemá charakter pudový, ale 
rozhodovací. 
  I přes kritiku je třeba uznat, že Jung odvážně prozkoumal psychologickou 
stránku náboženskosti a správně poukázal na důležitost náboženství pro zdravý 
duševní život člověka. Významné jsou také jeho poznatky v oblasti náboženské 
symboliky. K tomu přistupuje jeho osobní svědectví o vlastní náboženské 
zkušenosti. Jeho pasivní a pudové pojetí náboženství zůstává nedílnou součástí 
jeho díla.  
  



39 
 

Fenomenologie náboženství 
 
Základní charakteristika 

Fenomenologický přístup ke studiu náboženství spočívá v tom, že 
náboženský jev je pojímán jako jev specifický, který nelze redukovat na jev 
jiného druhu. Výzkum proto vyžaduje zvláštní metodologii, která plně 
respektuje specifikum náboženského jevu. Obor se rozvíjí od konce 19. 
a počátku 20. století.  
 
Metodologická východiska a předpoklady vzniku  

Jak bylo z výkladu zřejmé, pokoušela se religionistika jako osvícenská 
a racionální věda především vysvětlit náboženskou skutečnost pomocí 
skutečnosti a metodologie nenáboženské (lingvistika, kulturní antropologie, 
psychologie, sociologie). Tendence spěla k redukování náboženského jevu 
na jev nenáboženský, tedy redukce na psychickou chorobu, kulturní soustavu 
symbolů apod. Důvody těchto výzkumů byly často ideologicky zabarvené.  
I přes vypětí mnoha sil zůstává v tomto náboženském jevu nevysvětlitelná 
a neuchopitelná rovina, která se vymyká ryze empirické analýze. Výsledkem 
tohoto napětí ve vědě byl vznik fenomenologie náboženství. 

Náboženství je pojímáno jako skutečností svého druhu, kterou nelze 
vměstnat do definic, proto není možné náboženství něčím jiným vysvětlit, nelze 
náboženství na něco jiného převést, ale je možné se mu přiblížit a snažit se mu 
porozumět. Fenomenologický přístup se pokouší nahlédnout náboženství zevnitř 
a vstoupit do něho. Pro vážné studium náboženství nestačí jen objektivní 
pozorování, ale je třeba udělat vlastní zkušenost s náboženstvím.  

Fenomenologie nijak nezpochybňuje předchozí přístupy, ale naopak se je 
snaží doplnit a jejich empirické zkoumání vhodně interpretovat. Každý 
z přístupů přinesl řadu velmi cenných poznatků. Fenomenologie klade vedle cíle 
„vysvětlit náboženství“ také cíl „pochopit náboženství“: snažit se vysvětlit, co 
lze, a pochopit, co vysvětlit nelze.   
 
Metoda práce  
Sémantický přístup zkoumá především objektivní realitu náboženství jakožto 
systémů, ale fenomenologický přístup se pokouší porozumět intencionální 
dimenzi náboženského jednání. Podrobněji se rozměru intence věnuje pozdější 
aplikovaná hermeneutika.   

Zabývat se v religionistice intencemi znamená studovat nejhlubší lidské 
motivace a záměry, které stojí za subjektivní religiozitou a projevují 
se v objektivní podobě v představách, v myšlení a jednání. Obvykle jsou tyto 
intence rozvíjeny v duchovní rovině, již z nedostatku lepšího termínu 
označujeme jako dimenzi „náboženské představivosti“. Zároveň také 
zkoumáním materiálních a sociálních zájmů nalezneme vysvětlení, proč lidé 
dávají daným jevům náboženskou interpretaci. Intencionalita je však předmětem 



40 
 

výzkumu také v umění, literatuře, sociologii, právu apod. Uplatnění náboženství 
ve společnosti závisí především na intenci věřících, proto představují intence 
těžiště žitého náboženství. Náboženskou se lidská intence stává tehdy, když 
umožňuje vnímat, interpretovat, a jednat v náboženském rozměru, a to tak že je 
skutečnosti dán všezahrnující význam přesahující každodenní život; intence 
se dotýká existenciálních otázek lidského života. Takto stanovená metoda práce 
se plně rozvine v aplikované hermeneutice a přispěje k interpretaci explicitních 
i implicitních náboženství. 
 

Dějiny oboru  
Za předchůdce fenomenologie náboženství je možné označit tyto vědce. 

Holanďan Pierre Daniel Chantepie de la Saussaye (1848-1920) v knize 
Učebnice dějin náboženství  poprvé použil slovní spojení fenomenologie 
náboženství. v pozdějších vydáních však tento pojem již nenajdeme, proto lze 
usuzovat na to, že nedošlo k rozvoji a promýšlení oboru. Druhým jmenovaným 
je Švéd Nathana Söderblom, který se zabýval problémem iracionálního původu 
posvátna a vytvořil potřebné názvosloví pro jeho popis. Dalším významným 
badatelem je jednoznačně Rudolf Otto (1869-1937), jako hlavní průkopník 
fenomenologického přístupu k náboženství.  Byl protestantem s teologickýým 
vzděláním, přednášel filosofii náboženství. Ve svém díle Posvátno zdůrazňuje, 
že k náboženství je třeba přistupovat nábožensky, jen tak se lze vyhnout 
scientistickému redukcionismu. v úvodních řádcích knihy vybízí čtenáře, aby 
se rozpomenul na nějaký hluboký náboženský zážitek ve svém životě. Jestliže 
ho čtenář neměl, nemá číst dál, protože by dalšímu textu nerozuměl.   
  Otto analyzuje vlastnosti posvátna a klade přitom důraz na náboženskou 
zkušenost, která je iracionální. Otto razí nové slovo pro posvátno, je to 
numinózno, odvozené od latinského slova numen. Jde o kategorii, kterou nelze 
dobře racionálně definovat, ale jen náznakovou mluvou ji uvést do vědomí. 
Člověk pociťuje strach před posvátnem (lat. numinosum est tremendum), ale 
zároveň jej posvátno přitahuje, fascinuje (lat. numinosum est fascinans). Tato 
ambivalence vztahu k posvátnu udržuje člověka v napětí a chrání jej před 
náboženskou lhostejností (lat.): Numinosum est mysterium tremendum et 
fascinans.  

Problém původu náboženství řeší Otto tvrzením, že „náboženství začíná 
samo sebou“. Genezi náboženství také vytváří, ale počátek mu stanovuje 
v přirozenosti člověka. Jendá se „o vlohu, kterou si člověk přinesl již při svém 
vstupu do dějin a jenž se v něm stává náboženským popudem, který jej vede 
obrazotvorností a neúnavným myšlenkovým úsilím k ujasnění ideového 
základu, z něhož se sám zrodil“. Také se při této argumentaci odvolává na Kanta 
a říká, že jde o „hlubokou propast lidského poznání, jejíhož dna nikdy 
nedosáhneme“, o „dno duše“ (lat. fundus animae), o němž hovoří německý 
mystik Henry Suso, OP (1295-1366). Na dějinný počátek náboženských 
představ staví strach z démonů, který se postupně stává strachem z bohů, až 



41 
 

se nakonec promění v bázeň Boží. Podle něj nacházíme na počátku dějin 
náboženství jevy, které plodí numinosno: kult mrtvých, kult duchů, kouzla, 
pohádky a mýty, uctívání přírodních předmětů, zvláštní představa tajuplné moci 
(lat. orenda), fetišismus a totemismus, kult zvířat a rostlin, démonismus 
a polydémonismus.   
  Vliv Rudolfa Otta a jeho knihy Posvátno je obrovský. Jendoznačně se 
k jeho myšlenkám hlásí Paul Tillich, Mircea Eliade, C. S. Lewis, Joachim Wach 
a mnozí další.  

Také Ottova teorie o počátku náboženství v pojmu posvátna, které 
zahajuje vznik náboženských systému, byla kritizována. Hlavním důvodem 
kritiky byla skutečnost, že Ottova fenomenologie náboženství vytrhávala 
náboženskou skutečnost ze souvislostí ostatních skutečností ekonomických, 
sociálních a kulturních a uzavírala ji ve „skvostném osamocení“ (angl. splendid 
isolation). Tolik ve stručnosti empiricky zaměření badatelé. Z pohledu 
křesťanské teologie byl stěží přijatelný iracionalistický pojem Ottova 
numinózna.  Přesto se Ottův přístup pozvolna prosadil. Velkou měrou se o to 
zasloužil Gerard van der Leeuw.   

Gerard van der Leeuw (1890-1950) ve svém hlavním díle Fenomenologie 
náboženství (Einführung in die Religionsphänomenologie, 1933) podává první 
systematický výklad fenomenologie náboženství. Podnětem pro jeho práci bylo 
obrovské množství informací o náboženství nashromážděných evropskou vědou 
a potřeba systematicky uspořádat materiál z psychologie, sociologie, etnologie, 
kulturní antropologie atd. Fenomenologie se ukázala jako dobrý nástroj. Ve své 
knize proto pojmenovává náboženské jevy, snaží se je objasnit a pochopit, 
začlenit do jejich kontextu, stanovit jejich typologii, vhodnou ke konkrétním 
dějinným formám náboženství. Jeho postup byl následující. Nejprve vybral 
nějaký charakteristický projev náboženskosti, např. modlitbu nebo pouť. 
Následně prostuduje, jak vypadá modlitba v jednotlivých náboženstvích, 
počínaje od těch nejstarších až k současným. Uvede jak shodné rysy i rozdíly. 
Tím umožňuje srovnávání jednotlivých náboženství dle jejich základních 
projevů.  

Fenomenologie náboženství van der Leeuwa se stala předlohou pro další 
rozpracování této tématiky, o něž se zasloužili další představitelé 
fenomenologického přístupu: F. Heiler, G. Mensching, W. B. Kristensen, 
C. J. Bleeker, G. Widengren, J. Wach, M. Dhavamony a jiní. Vrcholným 
představitelem oboru je bezpochyby rumunský autor Mircea Eliade, a to pro 
neobyčejnou šíři i hloubku svého díla a specifickou metodu hermeneutiky, tzv. 
totální hermeneutika. 
 
  
Mircea Eliade  

Vrcholný představitel fenomenologického přístupu Mircea Eliade (1907-
1986), badatel rumunského původu, žil a pracoval ve Francii a nakonec 



42 
 

v Kanadě. Výzkum začínal v Indii, proto se také jeho raná díla zabývají 
místními náboženskými tradicemi. Později se věnuje studiu epifanie a theofanie 
v dějinách lidstva. Ve svém hlavním třísvazkovém díle Dějiny náboženského 
myšlení (1953) podává nejen dějiny náboženství lidstva od pravěku až po 
novověk (v bohatém poznámkovém aparátu předkládá dějiny religionistického 
výzkumu). Nejedná se o pouhé dějiny náboženství, ale spíše fenomenologii 
náboženství. 

Metodologicky vychází Eliade z předpokladu, že „náboženský jev lze 
postihnout jako takový jen pod podmínkou, že ho budeme poměřovat měřítkem 
náboženským“, protože v jeho pojetí „teprve měřítko tvoří jev“. Správné 
metodologické měřítko tedy znamená podle Eliadeho: nechat jev promlouvat. Je 
proto třeba kroužit kolem náboženského jevu pomocí jiných oborů, jako je 
lingvistika, kulturní historie, psychologie, sociologie, umění, dějiny atd., ale 
neulpívat pouze na nich, protože to podle něj znamená zrazovat tento jev. 
Znamená to nechat si ujít to jedinečné a nepřevoditelné, co obsahuje: jeho 
posvátný charakter. 

Předpoklady jeho metodologie nespočívají pouze na tvrzení, že 
náboženství je jev sui generis, ale také předpoklad, že člověk je homo religiosus. 
Dále také předpoklad propojenosti všech lidí na základě společného 
archetypálního obsahu nevědomí, který se projevuje např. v mýtech. Dále 
předpokládá, že způsob označení světa jako posvátného a profánního, existence 
hierofanií a theofanií, archaického a moderního času je universálně platná 
a přijímaná. Významnou roli v jeho metodě práce hraje role symbolů, které jsou 
nositeli náboženských informací. Mnohé z těchto předpokladů jsou Eliademu 
často vytýkány, nicméně patří do jeho metody práce a odrážejíí jeho teoretická 
východiska práce.  
Koncepci vědeckého studia náboženství zakládá podobně jako Joachim Wach na 
fenomenologicko-komparativní metodě. Považuje religionistiku za vědu totální 
(nikoliv totalitní!).  Religionistika je tedy schopna jako výlučný a autonomní 
nástroj vysvětlit a porozumět každému setkání člověka s hierofanií a theofanií 
v dějinách i v současnosti, proto totální hermeneutika. Cílem interpretace je tedy 
přenést jisté fenomény a s tím spojené pravdy a hodnoty z jedné tradice 
do tradice druhé. Sám označuje religionistiku jako ř. hermeneutiké techné – 
metodu interpretace, a také jako královskou cestu dějin náboženství, protože 
umožňuje celkové pojetí člověka v dějinách. Pro Eliadeho je člověk tvor 
náboženský, protože je tvor vzpřímený a orientovaný, náboženství je druh 
orientace člověka v kosmu. Konkrétně to znamená schopnost náboženského 
člověka vyjít z tíže času a dějin do světa spásy skrze setkání s posvátnem. 
Náboženství je primárně soteriologická technika. Tento rozměr spásy však 
Eliade nachází také v lidském úsilí o krásu v umění, a to zvláště v literatuře. 
Odvážně pak označuje i religionistiku za vědu vedoucí ke spáse (saving 
discipline). Toto tvrzení také souvisí s Eliadeho předpokladem o výlučném 



43 
 

postavení religionistiky při zkoumání náboženství, ideálním nástrojem je 
hermeneutika. 
Proto Eliade studoval vyjádření náboženských představ jak primitivních národů, 
jimž smysl pro náboženství je vrozený, tak i současných světových náboženství. 
Je totiž přesvědčen, že „nebe zjevuje přímo svou transcendenci, sílu 
a posvátnost“. Eliade také přiznává, že je těžké určit, kdy nebeská hierofanie 
nabyla formy osoby a začínáme hovořit o theofanii. Avšak je jisté, že nebeská 
božstva byla od počátku božstvy nejvyššími. Ale téměř všude byla Nejvyšší 
nebeská bytost později zatlačena do role „nečinného boha“ (lat. deus otiosus), 
zatímco byla uctívána jiná božstva povětrnostní, astrální nebo pozemská.  
Jak již bylo řečeno, Eliade se ve svém díle zabývá především studiem hierofanií 
a theofanií v různých náboženstvích, studiem archaických náboženských mýtů 
a jejich významu pro hlubokou potřebu archaického člověka „překonat dějiny“, 
které těžce nese. Opakování mýtů v rituálech mu umožňuje vystoupit 
z všednodenního času (profánního) do času posvátného, a tím všední čas 
zneplatnit. Periodická obnova všeho stvoření je umožněna nejčastěji rituálem 
Nového roku, který symbolizuje opakování kosmogonie, jehož podmínkou je 
radikální zničení starého cyklu. Vedle tohoto cyklického vnímání času 
a prostoru prezentuje Eliade radikálně jiné hebrejském myšlení, které je schopné 
dějinné události interpretovat jinak. Všechny události zde mají hodnotu samy 
v sobě, a to natolik, nakolik jsou určeny Boží vůlí. Židovské dějiny dokazují 
poprvé v dějinách objev významu dějin, a to jako Boží epifanie. Bůh se v tomto 
konceptu nezjevuje jen v mýtickém dávnověku zachyceném v mýtu 
a opakovaném v rituálu, ale zjevuje se nově v dějinném čase, a to na určitém 
místě, v určitém datu. Dějiny nejsou opakujícím se koloběhem, ale lineárním 
pochodem kupředu, řízeným Boží vůlí. Toto nové pojetí dějinného času nese 
s sebou i nový prvek: víru v Boha, který člověka vede. S tím je pak spojená 
potřeba promýšlení nových koncepcí jako unikátnost a důstojnost každého 
člověka. Vzorem této víry je ve Starém zákoně praotec Abrahám obětující svého 
syna Izáka. Bůh se jeví jako ten, kterému je všechno možné. Ve své knize 
Archetyp a opakování se domnívá, že v této koncepci následuje křesťanství, ve 
kterém je všechno možné i věřícímu člověku („Amen, pravím vám, že kdo řekne 
této hoře: `Zdvihni se a vrhni do moře´ - a nebude pochybovat, ale bude věřit, že 
se stane, co říká, bude to mít.“ Mt 11,23). Víra zde představuje tu nejvyšší 
svobodu, jakou si člověk může představit: nový způsob spolupráce člověka 
na stvoření.  

Mircea Eliade dochází především k závěru, že „od okamžiku, kdy byla 
objevena víra ve smyslu židovsko-křesťanském, člověk vytržený z obzoru 
archetypů a jejich opakování se může proti hrůze dějin bránit už jen s pomocí 
ideje Boha. Neboť jenom za předpokladu, že existuje Bůh, mají tragédie svůj 
nad-dějinný význam, který není zřejmý v podmínkách, v nichž se člověk 
nachází. Jakákoli jiná situace moderního člověka vede nakonec k zoufalství.“ 
Eliade tak objevuje specifikum náboženství židovsko-křesťanského, a to jeho 



44 
 

dějinný charakter, a nazývá je proto náboženstvím moderního člověka. Moderní 
člověk je totiž neodvolatelně zasazen do dějin a není pro něho možný návrat 
do stavu archetypů a opakování. Fenomenologii dále rozpracovává aplikovaná 
hermeneutika, o které bude nutné pojednat samostatně.   



45 
 

Aplikovaná hermeneutika a výzkum intencionality  
  

Základní charakteristika 
V druhé polovině 20. století nastává další posun v metodologii studia 

náboženského jednání. Významným představitelem této změny je Jacques 
Waardenburg (nar. 1930) který přispěl k metodologii v religionistice nejen 
pokusem ji systematizovat, ale především rozvinutím aplikované hermeneutiky, 
a to konkrétně výzkumem intencionality náboženského jednání člověka 
a stanovením otevřené definice náboženství: náboženství jako orientace. 

Aplikovaná hermeneutika si klade za cíl zkoumat především živý 
náboženský jev pluralitou metodologických přístupů a srozumitelně zkoumaný 
jev interpretovat s ohledem na jeho význam pro konkrétnho věřícího.  
 

Výzkum intencionality 
Výzkum intencionality se stal v religionistice přelomu 20. a 21. století 

důležitým tématem. Základem pro tento druh výzkumu se stalo myšlení 
Wilfreda Cantwella Smithe (1916-2000), který stejně tak jako George Schmid 
prokázal, že slovo náboženství v evropských, západních jazycích odkazuje 
na pojem, který je bez reálného referentu. Náboženství jako pevně a neměně 
stanovený systém (islám, křesťanství, buddhismus, taoismus…) podle jeho 
teorie neexistuje. Definovaný pojem náboženství se v evropských jazycích 
objevuje až v době poosvícenské, před tímto obdobím byla zkoumána míra 
zbožnosti věřících, nikoliv jejich příslušnost k systému náboženství. Neexistuje 
tedy systém náboženství, ale existují věřící se subjektivní „osobní vírou“, kteří 
skrze objektivní „kumulativní tradice“, kterým můžeme říkat náboženství, 
nahlížejí jako skrze prizma na skutečnost kolem sebe i na svou vlastní víru 
a části těchto tradic přijímají, nebo je odmítají. Předností této koncepce 
výzkumu náboženského fenoménu je nepochybně její univerzálnost, protože je 
aplikovatelná nejen na křesťanství, ze kterého západní akademická religionistika 
vyrostla, ale také na další světová náboženství i na náboženství nově vznikající – 
sekty, nová náboženská hnutí. 

Nevýhodou přístupu je potíž s definováním intence. Jak stanovit hranice 
intence lidského jednání v souvislosti s náboženským jednáním? W. C. Smith ve 
svém díle Meaning and end of religion tvrdí, že intence se v životě mění každý 
den a každý den je jiná. Pokouší se tak postihnout dynamičnost lidského myšlení 
a jednání v náboženské oblasti, tedy orientované na vztah k Bohu (k tao, 
k transcendentnímu atd.), který kategorie lidského jednání i myšlení přesahuje. 
Tím však tento autor zavdal podnět ke kritice této teorie, protože se vzdaluje 
striktně empiricky konstituované metodě.  
 

Aplikovaná hermeneutika a Jacques Waardenburg 
Výzkum intencionality se pokoušel rozvinout především holandský 

religionista Jacques Waardenburg, který ve své nejdůležitější práci Bohové 



46 
 

zblízka přináší podněty pro další studium náboženství. Waardenburg přijímá 
Smithovy závěry o reifikaci pojmu náboženství a o nutnosti revidování pojmu. 
Dodává však, že to neznamená, že neexistují žádná empiricky zjistitelná 
náboženství o sobě, tedy že existují náboženství jen pro toho, kdo je chce vidět 
a kdo má intenci v náboženství žít nebo náboženství zkoumat a s nimi 
se setkávat. Pojem náboženství je třeba rekonstruovat, protože fenomén 
náboženství je reálný. Proto stanovuje předběžnou definici náboženství: 
náboženství (tedy systémy znaků a symbolů) jako orientace. Náboženský systém 
je systém orientace, skrze který člověk vědomě i nevědomě uspořádává svět 
kolem sebe. 

Dále připravil pravidla pro výzkum náboženství metodou aplikované 
hermeneutiky, kterou v raných fázích vývoje metody nazýval neofenomenologií, 
aby tak navázal na tradici fenomenologického výzkumu. Slovo aplikovaná ve 
spojení aplikovaná hermeneutika vyjadřuje novost metody v religionistice 
inspirované ve filosofické hermeneutice. Waardenburg se snaží zachovat 
empirický základ religionistiky a vypracovat na něm obecně platnou 
a srozumitelnou teorii interpretace náboženského jednání a myšlení. Výsledky 
této metody mají být nejen obecně platné, ale také kriticky verifikovatelné, aby 
tak metoda mohl být nazvána vědeckou. 

Systematicky uspořádané dějiny výzkumu náboženství - historický 
výzkum, kontextuální výzkum a fenomenologii náboženství – doplňuje 
o kategorii významu náboženských faktů a fenoménů pro konkrétního věřícího 
a zvláště tedy o výzkum intencionality. Waardenburg zde vychází z předpokladu 
religionistiky, že náboženské systémy jsou lidské konstrukce, které vznikají 
náboženskou interpretací světa. Lidské náboženské jednání popisuje jako 
sakralizaci světa, respektive jako resakralizaci, pokud vzejde nové náboženství 
z náboženství starobylého.  
 

Kontext výzkumu intencí ve fenomenologii a hermeneutice   
Jádrem této metodologie je výzkum intencí, který je vedle sémantické 

analýzy základním prvkem konceptu výzkumu náboženství. Waardenburgovo 
dílo je možné zřetelně zařadit do tradice fenomenologie náboženství, jejíž 
představitelé Mircea Eliade i jeho předchůdce Joachim Wach se zabývali 
hermeneutickými otázkami. Již Eliade označil religionistiku za ř. hermeneutiké 
techné (umění výkladu). Tito však pracovali s pojmem porozumění, což vedlo 
k vytvoření dvou názorových proudů. Jeden proud vědců se s jistou mírou 
intuice pokoušel o téměř empatické vcítění do náboženského života druhých 
a následné porozumění a výklad. Druhý proud v tradici čistě empirické 
religionistiky se snažil o výklad založený pouze na měřitelných faktech, jejich 
sběru a třídění. Nicméně metodologický požadavek srozumitelného výkladu byl 
vznesen a bylo třeba jej rozpracovat.  
 

Metoda práce  



47 
 

Waardenburg se proto vydal střední cestou: přidržuje se empirických faktů 
a stanovuje pravidla interpretace, která musí být v aplikované hermeneutice 
dodržena.  
1. První je potřeba shromáždění faktů bez vkládání vlastních výkladů a intencí 
k těmto faktům.  
2. Druhé pravidlo je postaveno na nutnosti studia společnosti, ve které 
se stanovený fenomén objevuje.  
3. Třetí je potřeba poznat kulturní a náboženské tradice, ze kterých daný 
náboženský fenomén vyrůstá. 
4. Čtvrté pravidlo stanovil takto: Je třeba odhalit vztahy mezi významem 
náboženským a nenáboženským u daného jevu. Kupříkladu voda je symbolem 
náboženským i nenáboženským.  
5. Poslední pravidlo hovoří o nutnosti zajímat se o explicitní významy 
náboženských fenoménů pro dané věřící, tedy slovně formulované významy, 
které jsou skutečnosti přiřazovány. Pro výzkum v této poslední etapě podotýká 
Waardenburg, že je mnohdy jen málo užitečné studium dějin teologie, filosofie, 
etiky, práva daných náboženských tradic, protože vedle úzké elity, která 
formuluje náboženský ideál je, zde většina věřících, kteří své intence formulují 
v ústní tradici, v literatuře, umění, zvycích a mravech. Nicméně Waardenburg 
nikde výslovně nepopírá dialektický vztah mezi světy nábožensko-vědeckých 
elit a prostých věřících.  
 

Problematika náboženských intencí 
K takto postavené metodě práce dodává Waardenburg, že mnohé z intencí 

jsou explicitní a poznatelné, vedle nich existuje celá řada intencí implicitních, 
kterých si není vědom věřící, ale jsou poznatelné pro religionistu – takto hovoří 
o implicitních náboženstvích, mezi které počítá mnohé pseudo-náboženské jevy, 
jako jsou politické a ekonomické ideologie, či mediální scéna apod. 
Waardenburg tedy klade důraz na fenomenologickou analýzu intencí, a proto 
byla jeho metoda označena za „výzkum intencionality“ věřících. Proto také 
tvrdí, že Husserlova fenomenologie vedená heslem „zpět k věcem samotným“ 
má být zde formulována jako „zpět k základním intencím věřících“. 
Waardenburg intence charakterizuje takto: „Zabývat se v religionistice 
intencemi znamená studovat nejhlubší lidské motivace a záměry, které 
se vynořují ze subjektivní religiozity a jež se následně objektivizují 
v představách, v myšlení a chování“. Tato intence je podle něj antropologickou 
konstantou, skrze kterou člověk nachází smysl ve věcech, které jsou samy 
o sobě nesmyslné. Aby však mohla být intence považována za skutečně 
náboženskou, musí být účinná, musí se dotýkat existenciálních otázek člověka. 
Aby svět kolem věřících měl smysl, je mu dán význam.  

Kde v člověku se objevuje tato antropologická konstanta, zda se jedná 
o genetickou výbavu člověka, zda je počátkem tohoto způsobu jednání zjevení 
(možností je celá řada), Waardenburg ve svém publikovaném díle neřeší. 



48 
 

Religionistika je podle jeho koncepce věda zkoumající lidské náboženské 
jednání.  

I když se intence jeví jako integrální, přesto Waardenburg rozlišuje, 
ale nikdy neodděluje, dvě složky, které jsou ve vzájemné interakci. Jedná 
se o duchovní intence (povahy nemateriální) a materiální zájmy, tedy zasahují 
celého člověka, které se stýkají ve třech momentech náboženského jednání 
člověka: při vzniku náboženského jednání, při jeho interpretaci 
a při každodenním uplatňování v praxi. Religionista je ve své práci odkázán 
na zkoumání praxe, skrze kterou může zkoumat interpretaci intencí věřících. 
Poslední oblast, vznik a počátek intencí, je pro tuto metodologii nepřístupná.  
 

Přínos metody práce 
Zaměření na výzkum intencí chápe Waardenburg jako překonání mezí 

klasické fenomenologie náboženství, jak ji vypracoval Gerardus van der Leeuw 
a jak ji rozpracovali další fenomenologové. Waardenburg totiž zdůrazňuje, že 
výzkum intencí umožní zahrnout do religionistického bádání vedle témat již 
zavedených také řadu dalších otázek, ke kterým klasická fenomenologie jen 
stěží nachází cestu: střety mezi náboženstvími, komplementarita fenoménu 
náboženství a instituce, konfrontace náboženského a nenáboženského pohledu 
na svět, vzájemná komunikace a spolupráce náboženství. Ve všech těchto 
oblastech jsou rozhodující intence jednajících stran, které je možné touto 
metodou odhalit a srozumitelně interpretovat.  
 

Kritika metodologického postupu  
Jacques Waardenburg rozpracoval tento metodologický koncept 

především na poli současných islámských studií a byl za to také kritizován, 
protože jeho metoda není vhodná pro studium již mrtvých náboženství. Stejně 
tak je problematické jeho tvrzení o nutnosti studovat samostatně intenci každého 
jednotlivého věřícího. Nicméně Jacques Waardenburg nikdy nepovažoval 
aplikovanou hermeneutiku za nástroj definitivní a jedině platný. Pouze vytvořil 
postup vhodný pro jeho pole zájmu a sám v závěru svého díla Bohové zblízka 
volá po lepší metodě práce, která vznikne na základě otevřenosti religionistiky 
dalším vědním oborům.  
 

Shrnutí 
Současná religionistika využívá jako jeden z metodologických přístupů 

aplikovanou hermeneutiku, skrze kterou se pokouší poznat a pochopit smysl 
a význam náboženského jednání lidí skrze empirická fakta, a tím o odhalení 
intencí věřících. Viditelné projevy náboženského života religionistika 
s úspěchem zkoumá, ale eschatologickou perspektivu ze svého výzkumu 
vylučuje, protože je mimo lidské schopnosti empirického poznání. Proto je 
nemožné, aby byl beze zbytku smysl a význam náboženského jednání lidí 
poznán, definován, a interpretován. Touto metodou práce se religionistika 



49 
 

otevírá diskuzi s jinými vědami, jako jsou filosofie náboženství, teologie, 
psychologie, které zkoumají náboženský jev z jiného metodologického pohledu 
a mohou pracovat s výsledky, které religionistika nabízí, a následně nabídnout 
odpovědi, jež religionistika v současné době nemůže dát.  
Dnešní religionistika však musí trvat na jistých předpokladech, které se týkají 
vztahu racionality a iracionality ve výzkumu náboženství. Především musí být 
jednotlivé vědecké fakty přístupné vědeckému poznání podle metodologických 
kritérií jednotlivých věd. A ačkoliv se mnohdy náboženství jeví jako iracionální, 
musí být zkoumáno racionálně a empiricky. Druhým předpokladem je, že 
výzkum je tím smysluplnější, čím více se podaří vysvětlit iracionální stránku 
náboženství racionálními cestami, které ovšem je možné verifikovat. A s tím 
souvisí poslední předpoklad, že intence samotného badatele je třeba vždy 
racionálně zdůvodnit, aby nemohlo být vědecké působení religionistiky zneužito 
ideologicky. Jinak řečeno: „Obecná platnost nových vědeckých poznatků 
se musí vždy osvědčit bez ohledu na osobní názory badatele.“ (J. Waardenburg) 
 
  



50 
 

Hlavní světová náboženství 
 
Způsobů dělení světových náboženství je celá řada, stejně tak i typologií 

světových náboženství. Můžeme vyjít z hlediska geografického, etnografického, 
genetického, sociologického, morfologického či analyticko-systematického. 
Žádná z typologií není zcela vyčerpávající a bezproblémová. Zde si představíme 
jen některá, která poslouží k vyjasnění pojmu „světová náboženství“. 

Za světová náboženství jsou považována ta náboženství, která jsou 
v dnešním světě nejrozšířenější, a tedy mají největší počet vyznavačů. v případě 
judaismu (cca 15 milionů vyznavačů) je třeba dodat, že toto náboženství přímo 
ovlivnilo vznik nejrozšířenějších náboženství a stále je uchováváno v živé 
tradici. Obdobně můžeme hovořit o antických mysterijních kultech, které 
bezesporu ovlivnily náboženské představy pozdějších náboženských systémů, 
ale dnes již nejsou viditelně praktikovány, až na výjimky současného novo-
pohanství.   
 
Nejrozšířenější náboženství ve světě jsou tato: 
Křesťanství, cca 33 % světové populace (přes 2 miliardy věřících) 
Islám, cca 21 % světové populace (1,6 miliardy věřících) 
hinduismus, cca 13 % světové populace (950 milionů věřících) 
buddhismus, cca 6 % světové populace (400 milionů věřících) 
konfucianismus (200 milionů věřících) a taoismus (200 milionů věřících), cca 
6% světové populace 

Zbylá procenta obsadila ostatní původní, kmenová a menšinová 
náboženství. Respektive k žádnému z náboženství se nehlásí cca 14 % světové 
populace 

Veškerá čísla jsou přibližná a vůbec nic nevypovídají o zbožnosti věřících 
a jejich náboženské praxi. Přesné statistiky v mnoha zemích neexistují a autoři 
odhadů mají velmi často tendenci čísla nadhodnocovat či umenšovat.  
 

Dělení světových náboženství 
Jedním z možných měřítek je míra zastoupení některého z náboženských 

fenoménů. v tomto případě teismuz. 
(1) monotheistická (židovství, křesťanství, islám, baháí)  
(2) polytheistická (hinduismus, buddhismus - mahajánový, pozdější taoismus)  
(3) netheistická (buddhismus - theravádový neboli hinajána, původní taoismus). 
 

Jiným měřítkem je historicko-geografické dělení náboženství písemných 
kultur. Dělení opomíjí bohatství kultur předpísemných:  
(1) Náboženství Evropy: Náboženství Keltů, Germánů, Baltů a Slovanů, 
Maďarů, Finů a Laponců. 



51 
 

(2) Náboženství Středomoří v klasické době: Náboženství Řeků, Římanů 
a hellénismu. 
(3) Antická náboženství Blízkého východu: Náboženství Sumerů, Akkadů 
(Babyloňanů a Asyřanů), západních Semitů a Arabů v předislámské době. 
 
(4) Prorocká náboženství Středního východu 
1. Zarathustra, mazdaismus Sasánovců a pozdnější náboženství Pársů. 
2. Mojžíš, staroizraelské náboženství, antické židovství a židovské 
náboženství. 
3. Ježíš a křesťanství. 
4. Máni a manicheismus. 
5. Mohamed a islám. 
 
(5) Indická náboženství 
1. Náboženství véd, starší a pozdější hinduismus. 
2. Buddhismus v Indii. 
3. Džinismus. 
 
(6) Východoasijská náboženství 
1. Buddhismus. 
2. Čínská náboženství. 
3. Japonská náboženství. 
 
(7) Americká náboženství 
1. Náboženství Toltéků a Aztéků. 
2. Náboženství Mayů. 
3. Náboženství Inků. 
 

Světová náboženství zde představená budou prezentována podle jejich 
vzniku a zohledněna bude také jejich nauka a praxe. Dodejme, že naneštěstí 
dopad na společenské uspořádání, rozvoj filosofie a umění, kulturní vlivy 
a vzájemné ovlivňování různých náboženských tradic musíme pro potřeby 
studijního materiálu pominout.  
  



52 
 

Náboženské tradice Indie  
 
Poznámka k dějinám údolí Indu a Indie  

Údolí Indu, dnešní Pákistán a severozápad dnešní Indie, bylo domovem 
velké a rozvinuté kultury v době před cca 5000 roky, tedy ve stejném období, 
kdy dochází ke kulturnímu zrání v oblasti „úrodného půlměsíce“. Centry tohoto 
rozkvětu byly oblasti dnešních měst Mohendžodáro a Harappa. Od r. 1600 př. 
Kr. byla tato kultura v úpadku. Archeologie odkryla vyspělost této kultury: 
bohatá kultovní místa bez chrámů byla lázněmi k omývání, města byla protkána 
systémem tekoucí vody a kanalizace. 

Nomádští indo-evropané známí, jako Árijci, pronikli vojenskou silou 
do údolí ze severu zřejmě kolem r. 1500 př. Kr. Podle zlomků známých z árijské 
literatury byli původní obyvatelé  démoni s černou kůži, či přímo otroci. 
Tamilové na dnešní Srí Lance se hlásí k odkazu těchto kultur, které byly 
vytlačeny z jejich původních oblastí.   

Nejstarší civilizace na území Indie byla tedy pastevecko-zemědělská 
kultura v povodí Indu. Obdobná kultura byla ve 3. tisíciletí také na jihu 
indického subkontinentu. Dnešní Indové jsou většinou potomci někdejších 
Indoárijců. na západě Indie žije etnická menšina Pársů, kteří jako vyznavači 
perského náboženství (zoroastrismu) utekli se do Indie poté, co Persii ovládl 
islám.  

Indové v průběhu dějin vytvořili řadu menších států, které se postupně 
spojily v indické království. Od 18. století se Indie postupně dostává pod 
kontrolu Velké Británie a v 19. století se stává její nejvýznamnější kolonií. 
V r. 1947 udělili Britové Indii nezávislost a na území Indie postupně vzniklo 
několik států: Srí Lanka, Indická republika, Pákistán, Bangladéš, či Nepál, který 
dosáhl samostatnosti již dříve.  
 

Struktura náboženských dějin země 
Pomineme-li nejasné náboženské počátky předárijských kultur, potom 

můžeme nalézt jistou kontinuitu 4 tisíce let trvajícího vývoje místních 
náboženství. Charakteristické pro indické tradice je jejich úzké sepětí 
s posvátnými texty. Dějiny indické náboženské literatury jsou nesmírně bohaté. 
Zřetelně uchopitelnou etapou je období védského náboženství, písemně 
doloženého ve védách (vznikají v období cca 1200-900 př. Kr.) na védy pak 
navazují další posvátné spisy védského náboženství: brahmany, aranjaky, 
upanišády, jejichž vývoj je ukončen asi kolem r. 200 př. Kr. Pantheon védského 
náboženství je henoteistický, kult je centrován kolem oběti. Rozvíjí 
se především kult nejvyššího boha Varuny a dalších nižších božstev spojených 
s přírodními úkazy s dominantním postavením kněží - brahmanů.  

Navazujícím obdobím je brahmanismus (cca od 3. stol. př. Kr. do 9. stol. 
po Kr.), kdy dochází k zřetelnému a teologicky odůvodněnému rozdělením 



53 
 

společnosti na třídy (varny) a podtřídy (kasty). Vzniká nauka o karmanu 
(odplatě) a samsaře (převtělování).  

Třetí etapou je tzv. hinduismus (od 9. stol.), který je charakterizován 
částečným odklonem od rituálních obětí a tím i snížením role kněží (brahmanů) 
a nárůstem vlivu duchovních vůdců (guruů). Vzniká velké množství různých 
filozoficko-náboženských škol. 

Neohinduismus je období cca od počátku 20. stol., kdy se z národního 
náboženství Indů stává částečně také světové náboženství se silným misijním 
nábojem.  

Dnes je pestrost náboženství viditelná v praktikovaném lidovém 
hinduismu, který má mnoho svátků sezónních i svátků, jež oslavují hlavní 
události z mýtů a života lidí. Nejdůležitějšími svátky bohů jsou ty, zasvěcené 
Indrovi (Rákhí-Ban-dhana), Kršnovi (Kršna-Džajante), Ganešovi (Ganeša 
Čaturthi), Bohyni (Navarátra), Šivovi (Mahášivarálri) atd. Mezi nejrozšířenější 
náboženské praktiky patří poutě na posvátná místa (tírthy): prameny velkých 
řek, svatá města (Varanasi, Vrndavan, Allahabád), velké náboženské svátky jako 
svátek Džagannath v Puri. 

Náboženský kult v soukromí se různí podle kasty, místa, vývoje 
náboženských představ. Tradičně je v domácnostech místnost nebo alespoň 
čestné místo pro oltář některého božstva, kterému jsou přinášeny pravidelné 
ranní oběti: puja. 

Důležité životni události jsou plošně doprovázeny zvláštními iniciačními 
obřady (sanskárami): narození dítěte (saisava sanskára), iniciace chlapce 
do náboženské dospělosti (upanajána), manželství (viváha), a pohřeb (šraddhá). 
Jednotlivé historické tradice si představíme podrobněji. 
 

Védská tradice 
Védská písemná tradice, která patřila původně do skupiny ústní tradice 

(šruti), zahrnuje několik kategorií spisů, které vznikly v období 1400-400 př. Kr. 
Období je tedy pojmenováno podle véd, posvátných knih Indů. Védy (vědění) 
jsou napsány v sanskrtu a tvoří 4 sbírky spisů (samhitas). 
 

Čtyři sbírky (samhitas) véd obsahují: 
Rigvéd - obsahuje hymny určené pro kněze hótaru, který řídí přinášení 

obětí a vzývání bohů. Nejstarší písemná památka Indie (snad ze 14.-15. stol. př. 
Kr.), obsahuje 1028 náboženských hymnů na staroindické bohy. Posvátné verše 
védů jsou tzv. mantry (mantras).  
Ostatní tři sbírky jsou původně příručkami kultu pro pomocníky:  
Sámavéd – kniha písní, které zpívali kněží (udgátar) při obřadech, odborníci 
na hymny. 
Jadžurvéd – kniha obětních rituálů kněží (adbvarji), specializovaných na znalost 
obětních formulí. 



54 
 

Atharvavéd – kniha písní magického rázu (atharvan = kněz ohně), které 
přednášel bráhman, jenž dohlíží na činnost předcházejících tří kněžských tříd 
a tiše recituje verše z Atharvavédu.  
 

Další textové tradice 
Na védy navazují výklady posvátných veršů, nazývané bráhmany 

(brahmanas), dále tzv. „knihy lesní moudrosti“ (aranjakas) a také významné 
filosofické úvahy o bráhmanu (duch kosmu) zvané upanišády neboli védanty 
(zakončení véd).  
Podle náboženské tradice Indů jsou védy zjevené, vytryskly z bráhmanu a byly 
zachyceny a rozšířeny sedmi mudrci, kteří se nazývají ršijové. Védy, brahmany, 
aranjaky a upanišády (védanty) tvoří celek posvátných spisů považovaných za 
zjevené, který je nazýván šruti (to, co bylo slyšené – původně ústně předávaná 
tradice).  
Vedle toho další tradice, které se na védy odvolávají, se nazývají souhrnně smrti 
(to, co je zapamatované). Patří sem různé obřadní předpisy, zvané sútry, jsou to 
veřejné obřady či domácí obřady. 
 

Oběti 
Funkcí čtyř védských kněží doprovázených jejich pomocníky je pečlivé 

a bezchybné provádění rituálu. Začíná se zapálením tří ohňů na oltáři, který 
představuje vesmír. Vše je doprovázeno zpěvem a končí obětí (jádžňa). Kult 
védských božstev je spojen s oběťmi. Obětují se zvířata, potraviny a zvláště 
opojný nápoj bohů sóma. Vedle ritů, které vyžadují přítomnost specializovaných 
kněží, používá hlava rodiny domácí oltář pro jiné sezónní, měsíční, votivní, 
očistné a smírne oběti. 

Zvláštní kategorii ritů vytváří sanskáry (iniciace, zasvěcování), které 
se vztahují k narození, uvedení mladíka k jeho bráhmanskému guru, manželství 
a smrti. 

Konstituované a institucionalizované oběti se stávají dominantou 
bráhmanů, kteří je spojují s magickými praktikami: magickými slovy pak může 
bráhman ovlivnit kterýkoliv prvek ve vesmíru. Bráhman se stává bohem na zemi 
a božstva jsou odsunuta do role služebníků bráhmana. To předznamenává 
příchod tzv. bráhmanismu.  
 

Pantheon a mytologie  
Védská mytologie je velmi složitá a jen stěží ji dokážeme vystihnout 

v krátkosti. Potíž v interpretaci způsobují samotné texty Rigvédu, který připisuje 
stejné vlastnosti brůzným božstvům (zářící, laskaví, mocní, věční), ale jejich 
funkce jsou jinak velmi odlišné. Proto je velmi obtížné zjistit jejich primární 
charakteristiky. Nejdůležitější z nich jsou tito: Sútja, Savitar a Višnu jako solární 
božstva. Váju je bůh větru. Usas je spojen s jitrem a Agni s ohněm. Sóma je bůh 
stejnojmenného obětního nápoje. Varuna a Mitra jsou garanty kosmického řádu, 



55 
 

jehož součástí je i pozemský řád společenský a morální. Rudra-Šiva je 
zneklidňující bůh, který vyvolává děs, přitom však léčí nemoci. Indra je 
válečnický bůh, který vykazuje řadu specifických rysů: je to lstivá nadpřirozená 
bytost, chorobně hladová, hypersexuální, asketická a někdy i tragikomická. 

Ve védských hymnech se mluví jmenovitě o 33 bozích, z nich 11 je 
nebeských, 11 pozemských a 11 v povětří (ve vzduchu). v některých verších 
se však zmiňují i tisíce bezejmenných bohů. Jen pro přehled si uveďme známá 
jména. 

Bohové nebe: 
1. Dyaus = původně nejvyšší bůh, který však ustoupil Varunovi, podle 
jiných zmínek v Rigvédu Indrovi  
2. Varuna = bůh nebes, nejvyšší bůh, stvořitel, zákonodárce  
3. Mithra = Varunův přítel a průvodce, strážce řádu vesmíru  
4. Surja = bůh slunce, světla a osvícení mysli  
5. Savitar = bůh zářícího zlatého slunce a dárce životní síly  
6. Púšan = nebeský pastýř, patron poutníků, dárce zdraví a plodnosti  
7. Višnu = bůh tvořivého řádu, zachování, síly oběti  
8. Jama = první člověk, vládce podsvětí, soudce zemřelých  
9. Aditi = pramáti nejvyšších bohů  
10. Usas = jitřenka, bohyně krásy  
11. Tvaštar = božský řemeslník, tvůrce, strážce prenatálního vývoje dětí  

 
Bohové povětří:  
12. Indra = hrdinný válečnický bůh, vládce povětří, přemožitel 
kosmického plaza Vrtry  
13. Rudra = bůh bouře, hromu, křikloun  
14. Vajú neboli Váta = bůh větru  
15. Pardžanja = bůh deště  
16. Apam Napát = syn vod, bůh ohně a vody, přípravy sómy, bůh blesku  
17. Mátarišvan = bůh ohně domácího krbu, který donesl lidem oheň  
18. Tritá Aptja = bůh smírné oběti  
19. Indrání = Indrova manželka, božská matka  
20. Vasanta = bohyně jara  
21. Rudrání = Rudrova manželka  
22. Apah = manželka Tritá Aptji  

  
Pozemští bohové:  
23. Prthví Mátar = bohyně země, matka živitelka  
24. Agni = bůh ohně, zvláště obětního, prostředník mezi bohy a lidmi  
25. Sóma = bůh opojného nápoje (sómy), výtažku z posvátné rostliny  
26. Brhaspatí = bůh modlitby  
27. Sarasvatí = vychovatelka a léčitelka, bohyně moudrosti, patronka 
hudebníků a básníků  



56 
 

28. Agnáí = manželka boha Agni  
29. Aranjání = bohyně lesa a lesní samoty  
30. Váč = bohyně řeči, matka védů a královna bohů  
31. Dhátar = ochránce rodiny a života  
32. Káma = bůh lásky  
33. Mandžu = bůh hněvu  

 
Vedle božstev se objevuje velký počet asurů a dévů. Vývoj jejich 

pojmenování a příběhu probíhá souběžně s vývojem ahuru a daévů v nedalekém 
Íránu, s důležitým rozdílem, že dévové jsou dobří (jako iránští ahurové), asurové 
jsou považováni za démony (jako íránští daévové). 

Stejně jako védská mytologie je složitá i kosmogonie známá z Rigvédu. 
Důvodem je dlouhý vývoj a ustalování textů. Původ bohů je nejasný, snad 
pocházejí ze sourozenecké dvjice, která snad původně představovala jediné 
původní božstvo. Ve védách není neobvyklé, že bohové plodí sami sebe 
navzájem. Děti se tak mohou stát původci vlastních rodičů apod. Tradičně je 
jako původ světa označována oběť prvotního božstva-člověka Puruši 
(Purušasúkta, X, 90). Jinde se poněkud abstraktněji píše o jistém prvotním 
velkém třesku. (X, 129). 
 

Brahmanismus  
Brahmanismus je období indického náboženství, kdy je ukončen vývoj 

posvátných spisů a náboženství je prohlubováno filosoficky a asketicky. 
Rozhodující vliv v indické společnosti mají v tomto období kněží. Vzrůstá také 
důraz na askezi.  
 
Textová tradice 

Prameny pro bráhmanismus jsou především upanišady, nábožensko-
filosofické spisy navazující na védy (dochovalo se jich asi 200). Upanišady 
stejně jako árabnjaky jsou považovány za doklad postupujícího zvnitřňování 
náboženské praxe a odklon od ritualismu. Známe třináct upanišad, které jsou 
dokonce považovány za šruti (zjevené).  
 Dalším pramenem jsou velké náboženské eposy Mahábhárata a Rámájana. 
Epická literatura se objevuje v době, kdy se začínají rýsovat hinduistické směry 
višnuismus, šivaismus a kult bohyně. Vytváření Mahábháraty (5. stol. př. Kr. - 
4. stol. po Kr.) a Rámájany (4.-3. století př. Kr.) se částečně kryje se vznikáním 
jiných textů, jako jsou Harivanša (Rodokmen Kršnův, 4. století po Kr.) a purány 
(300-1200 po Kr.). Mahábhárata je epos o souboji o vládu nad světem, kterou 
svádí dva rody. Součástí Mahábháraty je také Bhagavadgíta (Píseň 
Vznešeného), která pojednává o avatáru (zjevení) boha Višnu v lidské podobě 
(Kršna) a o válečníkovi Ardžunovi, kterému Kršna radí, jak žít a bojovat. 
Součástí spisu je také vysvětlení hlavních náboženských zásad. Rámájana 



57 
 

pojednává také o avatáru boha Višnu. Je to král Ráma, který vysvobodí ze zajetí 
svou manželku Sítu unesenou desetihlavým démonem Rávanou.  

Do dnes používaným je velmi důležitý pramen pozdějšího bráhmanismus. 
Manuův zákoník (Mánavadharmašástra). Zákoníkem se řídí nejen každý 
bráhman, ale i další kasty. Podle Manuova zákoníku musel pravý bráhman projít 
čtyřmi životními etapami, tzv. ášramy. Ve svém dětství a mládí byl 
bráhmanským žákem (brahmačárinem), učil se nazpaměť védy. Když dospěl, 
měl založit rodinu a vychovat syny, kteří by pokračovali v plnění posvátných 
zákonů. Jakmile synové dospěli, měl odejít do lesní samoty, aby askezí 
a soustředěním pronikl do tajemství „lesní moudrosti“. Nakonec, až získal plnou 
moudrost a sebeovládání, mohl se vrátit mezi lidi jako putující mnich (šramana), 
který rozdává moudrost a mlčky si vyprošuje jídlo. 

Na védy navazovaly tzv. védángy (údy véd), které rozšiřují védy po 
textové i rituální stránce. Purány vznikají ve 3. - 11. stol. po Kr. Jsou to sbírky 
„starých vyprávění“, proto obsahují: báje, chrámové legendy, formulované 
znalosti, lidová vyprávění, vysvětlují význam dharmy (náboženského učení), 
popisují třídy a kasty, pojednávají o askezi, obřadech, poutích a mnoha jiných 
náboženských úkonech. Časově zachycují období od stvoření světa až 
do tehdejšího období. 
 

Kosmologie brahmanismu 
Brúhmany jako výklady rituálních skladeb, vytvořené védskými kněžími 

mezi roky 1000-800 př.Kr., překládají kosmogonii Purušasúkty biologickými 
výrazy. Pradžápatí, bráhmanský ekvivalent prvotní osoby Puruši 
(Šatapathabráhmana VI 1,1,5; Bráhmana o sto cestách navazuje na Bílou 
Jadžurvédu), tvoří skrze palčivou askezi (tapas) a emanaci. Každá jednotlivá 
oběť odkazuje k prvotnímu stvoření a opakováním zakládajícího aktu zajišťuje 
kontinuitu světa. Bráhmanská oběť má několikerý význam: má kosmogonický 
rozměr, eschatologickou funkci a rovněž uvádí do chodu proces reintegrace 
(samdha, sanskri) Pradžápatí se má obětní zvnitřnit a aplikovat ji na svou vlastní 
osobu a získat tak sjednocené Já-Ono (á/man), 

Již zahájený proces zvnitřňování pokračoval texty zvanými áranjaky 
(Knihy lesa) a zvláště upanišadami neboli duchovním učením mistrů.  
 

Spása v brahmanismu  
Důležitými slovy jsou zde bráhma a átman. Ve védském náboženství 

slovo brahman znamenalo původně modlitbu, později magické slovo, které 
doprovázelo obětní úkon. v brahmanismu slovo brahman znamená modlitebníka, 
kněze, zatímco pojem Brahma znamená toho, k němuž modlitba směřuje, boha 
stvořitele. v eposech a puránách je takto označován pozůstatek védského Puruši-
Pradžápatiho. Brahma je chápán spíše jako neosobní prasíla, která proniká svět, 
nejvyšší skutečnost. 



58 
 

Lidský duch (átman) je nesmrtelný, přežívá smrt svých tělesných 
schránek, do kterých se postupně převtěluje (sansára), a to tak dlouho, dokud 
nedojde ke spáse (mókša). v lidském životě působí neúprosný zákon odplaty 
(karma), který nemohou změnit ani bohové a který znamená, že člověk musí 
odpykat svým utrpením veškeré následky svých špatných činů. Pokud to ve 
svém životě nestihl, musí se znovu převtělit, aby své špatné činy odpykal. Podle 
některých indických myslitelů musí lidský duch projít pěti říšemi (gátí): 
očistcem, říší zvířat, říší předků, životem na zemi a světem bohů. 

Védská oběť jako cesta ke spáse je především v upanišadách 
zpochybněna, protože je považována za čin (karman), který člověka nevede ke 
štěstí. Každý čin, byť rituální, nese plody negativního rázu. Plody pak přispívají 
k zabředávání lidské bytosti do životních cyklů (sansára). To je chápáno jako 
špatné. Cykly jsou plodem nevědomosti (avidjá), stvořitelky kosmických 
struktur a dynamiky existence. Právě opak nevědomosti, tedy poznání (džňána), 
osvobozuje. Tím se člověk osvobozuje, nikoliv přinášením obětí.  

Setkáváme se zde s akosmickým učením, které v důsledku ruší stvoření, 
které považuje za pomíjivé a tedy klamné (mája). Jedná se o učení, které hledá 
lidskou identitu v hlubinách člověka.  
 

Nauka bráhmanismu 
V tomto období se formulují tři základní možné cesty ke spáse (márgy) 

a také dochází v upanišadách k formulaci indických náboženských syntéz 
známých jako šest hiunduistických škol.  

Syntéza učení a s tím spojené zavedení základních pojmů, které 
se používají až do dnes, probíhá po konci období upanišad, v době 5. stol. př. 
Kr. až 5. století po Kr. v tomto období se ustálilo šest darsanů (názorů) čili 
tradičních filosofických škol. Dále vzniká pojetí kast (varna) a šesti etap 
(ášram) života. Definuje se tradiční zákon (dharma) a také rozdíl mezi zjevením 
(šruti) a tradicí (smrti). Samozřejmě i mnohé další.  
 

Šruti a smrti 
Ještě před vznikem Manuova  zákona (Mánavadharmašástra, 2. století př. 

Kr. až 1. stol. po. Kr.) byl soubor literatury uzavřen. Šruti obsahuje staré 
hinduistické texty, od sbírek véd až po třináct upanišad uznaných za zjevené. 
Vše pozdější je smrti (tradice). Je to: šest úd véd (védángy, obsahují články 
o fonetice, gramatice, metrice, etymologii, astronomii a rituálech), právní texty 
jako je Mánavadharmašástra, eposy a mnohé další atd. 
 

Márgy 
Aby Kršna vyvedl Ardžunu z jeho nerozhodnosti a slabosti představuje 

mu v Bhagavadgítě tři směry jógy: jógu činu (karmajóga), jógu poznání 
(džňánajóga) a jógu zbožnosti (bhaktijóga). Analogicky tak nacházíme i tři 
cesty ke spáse.  



59 
 

1) Karmamárga (cesta činů): člověk vykonáním dobrých činů napraví 
následky svých předchozích zlých činů (karma), a to i ze svých minulých 
životů, tím dosáhne spásy. 

2) Džňánamárga (cesta poznání): člověk překoná nevědomost (avidjá) 
a pozná, že jeho duch (átman) je součástí vesmírného ducha (brahmanu), 
který nepodléhá sansáře a který je jediným vesmírným Já. 

3) Bhaktímárga (cesta oddanosti bohu): člověk se ve svém životě plně oddá 
některému z bohů, který jej po smrti vezme do své říše z náklonnosti 
k člověku.  

 
Teorie kast a rozvrstvení indické společnosti  

Teorie kast (varn) je formulována v zákonném souboru smárty. 
v hinduistické společnosti existují čtyři ohraničené vrstvy:  
 kněží (brahmana)  
 vládci a válečníci (kšatrija)  
 původně rolníci a řemeslníci, později hlavně obchodníci (vajšija)  
 dělníci a sluhové (šúdra)  

 Muži z prvních tří kast jsou dvidžově, „dvakrát narození“, neboť obdrželi 
upanajanu (zasvěceni).  Tyto tři skupiny původně tvořily indiskou společnsot.  
Čtvrtá třída tzv. šúdrů vznikla hlavně z porobených Drávidů. První tři varny 
mají možnost projit čtyřmi stádii existence hinduisty (brahmakárja (učeni), 
grhasiha (hlava rodiny), vánaprasthu (ústrani v lese), sannjúsa (zřeknutí 
se světa). Obvykle se zastaví ve druhém.  

Jiná čtveřice etap upřesňuje cíle (arthy), které je třeba v životě sledovat. 
První tři (trivarga) jsou lidské cíle (hmotné statky, láska a dharma čili zákon). 
Čtvrtý cíl je osvobozeni (mókša). Trivarga jsou v opozici proti mókša, stejně 
jako jsou první tři ášramy proti sannjáse a tři kasty dvakrát narozených proti 
šúdrúm. 

Mimo čtyři třídy stojí „nedotknutelní“, tj. cizinci (paria), kteří nemají 
v indické společnosti žádná práva. Každá třída (varna) se dále dělí 
na tzv. podtřídy neboli kasty (džáti). Platí jasný zákon, že člověk zůstává po celý 
život v té třídě, v které se narodil. Sňatky jsou přípustné jen mezi partnery z téže 
třídy, do téže třídy se pak narodí i jejich děti. Ačkoliv indická vláda zakázala 
jakoukoliv diskriminaci na základě příslušnosti ke kastě, je dodnes tento způsob 
života v Indii praktiková jako pevné kulturní dědictví. Kastovní systém tedy 
v kultuře zrušen nebyl a společenská tradice je silnější než zákon o zákazu 
diskriminace.  

Toto rozvrstvení indické společnosti má své náboženské odůvodnění 
v hymnu o Purušovi v Rigvédu. Puruša (kosmický muž), zvaný též Pradžápati 
(Pán tvorstva) obětuje sám sebe, podle jiných je obětován bohy, aby mohl 
vzniknout vesmír: nebe, povětří a země se vším živým. Doslova je v hymnu 
psáno, že z jeho úst vznikli kněží (brahman), z paží válečníci (kšatrija), z beder 



60 
 

řemeslníci (vajšija), z nohou služebníci (šúdra). Trojdílnému vesmíru odpovídá 
trojí oheň: obětní oheň kněží, strážný oheň válečníků a domácí oheň řemeslníků.  
 

Kosmologie a trvání vesmíru 
Teorie o avatárech boha Višnu je obsažena v mnoh textech a nabízí nám 

nahlédnout do novějších kosmologií. Deset obecně přijímaných vtělení boha 
Višnu jsou Matsja (Ryba), Kúrma (Želva), Varáha (Kanec), Narasimha (Člověk-
Lev), Vámana (Trpaslík), Parašuráma (Ráma se sekyrou), Ráma (bůh), Kršna 
(avatar), Buddha a vtělení Kalki, který přijde na konci času.  

V puránách i v jiných filosofických sbírkách jsou přítomné složité teorie 
o kosmických cyklech. Stručně je pojetí asi toto. Jeden kosmický cyklus 
(mahájuga) tradičně zahrnuje čtyři věky, které více či méně odpovídají „zlatému 
věku“ a také věkům následujícím, až po „železný věk“, ve kterém žijeme dnes. 
Tisíc mahájug tvoří jednu kosmickou periodu (kalpu) nazývanou Bráhmovým 
dnem. Bůh Bráhma pak žije sto let, tvořených třemi sty šedesáti kosmickými 
dny a nocemi,- tedy více než tři sta miliard pozemských let. Jeho život však 
netrvá déle než jedno mrknutí oka nejvyššího boha, kterým je v této tradici bůh 
Višnu. Konec života jednoho Bráhmy znamená rozpad vesmíru.  
 

Základní charakteristika hinduismu 
Následující etapa hinduismu nese vlasní novou charakteristiku, ačkoliv 

zbožný hinduismus (tedy bhakti) má staré kořeny. Zbožnost je zaměřena 
k Višnuovi, Šivovi nebo bohyni a vytváří svůj vlastní kult (púdža), který 
nahrazuje védské oběti (jádžňa). Hinduismus má také vlastní texty ágamy či 
tantry. Lidová zbožnost bhakti se soustřeďuje především na kult jediného 
osobního boha, který je nazýván Bhagavad (Vznešený), Išvara (Pán) nebo Kršna 
(Černý). Vypráví o něm Bhagavadgíta a Bhagavatapurána. Podle Bhagavadgíty 
je bůh věčná, všemocná bytost, stvořitel a pán světa, který odměňuje dobro 
a trestá zlo. Bůh miluje lidi, kteří jsou mu oddáni. Kršna např. spasí ty, kteří se 
k němu s důvěrou utíkají. Proto je ke spáse nutná důvěrná láska k bohu (bhakti).  

Hinduismus vznikl především jako souhrn brahmánských a lidových 
náboženských tradic v Indii. Hlavním pramenem pro hinduismus jsou 
bezpochyby purány, které představují 18 sbírek různých spisů (3.-11. stol. po 
Kr.). Dalším velkým pramenem jsou národní a náboženské eposy Mahábhárata 
a Rámájana. v praxi je charakteristický úpadek autority a moci brahmanů a růst 
významu duchovních učitelů (guruů). Již zmíněná lidová zbožnost bhakti a větší 
volnost ve výběru uctívaných bohů je typická dodnes. Proměna brahmanismu 
v hinduismus byla způsobena vnitřním vývojem v brahmanismu, ale také cizími 
vlivy, a to například střetnutím indických tradic brahmanismu s islámem).  
  

Hlavní bohové hinduismu  
V hinduismu jsou uctíváni především tři bohové (trimúrti, tedy trojice 
bohů): 



61 
 

1. Brahma je bůh stvořitel, který na počátku všechno stvořil.  
2. Višnu je bůh zachovatel, který se snaží vše zachovat beze změny.  
3. Šiva je bůh ničitel, který ničením starého umožňuje vznik nového.  

 
Brahma je zosobněný bůh filosofů, uctívaný jako stvořitel. Kult Brahmy 

je však poměrně málo rozvinutý, mnohem více jsou uctíváni bohové Višnu 
a Šiva. Brahma je demiurg a pochází z květu lotosu, který vyrůstá z břicha boha 
Višnua. Potom tvoří vesmír. Když je vesmír dokonán, Višnu o něj pečuje. 
Brahma je tedy jakýsi deus otiosus. Toto se opakuje v kosmických cyklech. 
Doba trvání určitého světa od jeho stvoření do jeho zániku je jeden Brahmův 
den (kalpa). Stejně dlouhá je jeho noc, tj. období klidu, kdy Brahmá po 
předchozím tvoření odpočívá. Brahmův den se rovná tisíci rokům bohů, přičemž 
rok bohů trvá 360 lidských let. Brahmův den se dělí na tisíc velkých věků (mahá 
juga) z nichž každý má 4 320 000 lidských roků. 

Višnu je uctíván jako bůh zachovatel, který se zjevuje lidem v tzv. 
avatárech (zjeveních), kterých je známo osm. Poslední z nich byl Kršna, jehož 
zjevení je popsáno v Bhagavadgítě, předposlední Ráma, jehož zjevení je 
popsáno v Rámájaně. Lidová zbožnost zná mnohem více avatarů. Bůh Višnu má 
manželku Lakšmí, která je bohyní štěstí, blahobytu a úspěchu. Uctívači boha 
Višnu se nazývají višnuisté, jeho kult višnuismus.  

Šiva je nejpopulárnějším hinduistickým bohem. Je zobrazován jako Pán 
tance, stojící na jedné noze v rovnovážném postoji, se čtyřmi rozpřaženými 
pažemi a rozevlátými vlasy. Sídlí na vrcholcích Himalájí, má tisíc očí, tisíc 
rukou a tisíc nohou. Jeho manželkou je Durga neboli Kálí, hrozná černá bohyně, 
hněvivá a krvežíznivá, která přijímá všechny krvavé oběti. Jindy je jeho 
manželkou dobrotivá Parvátí. Syn Šivy a Parvátí je Ganéša, bůh štěstí, 
znázorňovaný se sloní hlavou. Uctívači boha Šivy se nazývají šivaisté, jeho kult 
šivaismus. Kult Šivy-Pášupaty je doložen již v Mahábháratě. Byl založen 
Lakulíšou (2. století po Kr.) a dosáhl značného významu na jihu Indie kolem 7. 
století. Existuje mnoho šivaistických směrů, z nichž některé vyznávají jógínská 
a tantrická učení a praktiky. Od 7. sloletí se rozvíjí také šivaistická literatura, 
Známe jak šivaismus doktrinální, tak také zbožný a básnický.  

Třetím božstvem, které je předmětem velké úcty je bohyně (déví), často 
nazývaná velká bohyně (mahádéví) nebo také Šakti. Kulty bohyně Káli jsou 
doložené od 6. století po Kr. a jsou charakteristické důrazem na hrůznost bohyně 
a bývají spojeny s krvavými rituály. Šakti zaujímá ústřední místo v tantrismu.  
 

Hinduistický tantrismus 
Hinduistický tantrismus zřejmě navazuje na tantrismus buddhistický. Je 

znám vIndii od 7. století. Božstva tantrismus přejal později lidový hinduismus. 
Hlavními bohy tanrismus jsou Šiva (mužská energie) a jeho žena Šakti (ženská 
energie). Spisy tantrismu se nazývají ágamy, tantry nebo sanhity, ale v mnohém 
čerpají z jiných indických tradic, zvláště ze sánkhjajógy. Tantrické praktiky jsou 



62 
 

neobyčejně propracované. Jsou založeny na jemné fyziologii lidského těla. I zde 
se čerpá z jógy, ale pojmy vyjadřují vždy jiný, často dvojsmyslný význam 
s častými sexuálními narážkami. Důraz je kladen na meditaci ve spojení 
s užíváním manter, které se předávají z gurua na žáka během zasvěcování 
(dikšá).  Jsou definovány polohy (mudry) a symbolické obrazy (mandaly, např. 
jantra). Dále je kladen důraz na složité obřady (púdža) a konečně na sexuální 
techniky.  
 

Džinismus 
Džinismus vznikl v 6. stol. př. Kr. Jeho zakladatelem je slavný asketa 

Vardahamana, který byl později nazýván Mahavira (Velký hrdina) nebo Džina 
(Vítěz). Zakladatel pocházel z třídy kšatrija a ve 30 letech nastoupil cestu tvrdé 
askeze. Po 12 letech dosáhl vítězství nad vášněmi a stal se vzorem světce, který 
vlastní silou vyvázl ze sansáry. Následujících 42 let hlásal své učení a zemřel 
kolem r. 527 př. Kr. Jeho následovníci jsou přísní asketé (mniši), kteří se řídí 
přísnými předpisy a nazývají se džinisté. Džinismus je rozšířen jen v některých 
částech Indie a má asi 4 miliony vyznavačů. Mnoho je dalších zbožních Indů, 
kteří se k těmto mnichům uchylují pro náboženský servis. 
 

Neohindusismus 
Novohinduismus nebo neohinduismus je indické národní hnuti, které 

se pokouší vstřebat západní hodnoty a také zpřístupnit indickou moudrost 
Západu. Indické náboženské tradice částečně opouští svůj úzký vztah 
k etnickému určení věřících a s tím spojené kastovní zřízení a otevírá 
se s misijním zápalem světu.  

Bengálský reformátor Rammohan Roy (1774-1833) je stoupencem 
přizpůsobení Indie Západu a k tomuto účelu zakládá v r. 1828 Bráhmo Samádž. 
Podobně v r. 1875 zakládá svámí Dajánanda (1824-1883) organizaci Árja 
Samádž, jejímž cílem je uchovávat náboženské tradice Indie, ale také s nimi 
seznamovat celý svět. Po setkání Kešaba Čandry Sena a bengálského mystika 
Rámakrišny (1836-1886) vzešla novo-védantská syntéza, která se stala obrazem 
tradiční Indie na Západě, kde ji prezentoval Rámakrišnův žák Vivekánanda 
(1863-1902) r. 1893, kdy navštívil Parlament náboženství v Chicagu. Další 
misijní směry ISCKOM (Mezinárodní společnost pro vědomí Kršny) či TM 
(Transcendentální meditace) budou následovat později.  
 

Shrnutí 
Většina dnešních Indů jsou hinduisté, z ostatních náboženství je 

nejrozřířenější islám, který zcela převládá na území Pákistánu a Bangladéše. 
Křesťanů je v Indii podle sčítání z roku 2001 asi 24 milionů, žijí převážně 
na jihozápadě Indie ve státě Kérala. Další náboženské menšiny jsou džinisté, 
sikhové a buddhisté. v poslední době sílí tendence po hinduizaci celé Indie, což 
naráží na odpor náboženských menšin. Indie je kolébkou dvou světových 



63 
 

náboženství: hinduismu a buddhismu. Zatímco domácí hinduismus navazuje 
na dřívější tradice védského náboženství a brahmanismu, buddhismus se od nich 
odchyluje a přes počáteční rozšíření byl z Indie prakticky vytlačen.  
 
  



64 
 

 

Buddhismus 
Základním „vyznáním víry“ buddhismu je trojí útočiště: utíkám se 

k Buddhovi, utíkám se k sangze a utíkám se k dharmě. Seznámením s těmito 
třemi klenoty buddhismu se rámcově seznámíme s dějinami, naukou i praxí 
buddhismu.  
 

Vznik buddhismu  
Zakladatelem buddhismu je Siddhártha Gautama (563-483 př. Kr.), zvaný 

též Šákjamuni (mnich z kmene Šákjů), Buddha (Probuzený, Osvícený), Bhagavá 
(Vznešený) nebo Tathágata (Ten, který přišel). Nejrozšířenější titul je Buddha, 
ze kterého se stalo vlatsní jméno zakladatele Buddha.  

Narodil se jako syn knížete Šudhódany a jeho manželky Mahámáji 
v severovýchodní Indii ve vesnici Lumbiní na území dnešního Nepálu. Matka 
mu brzy zemřela, takže byl vychováván její sestrou Mahápradžápatí Gautamí. 
Prožil šťastné a bezstarostné dětství i mládí v knížecím sídle ve městě 
Kapilavastu. V 19 letech se oženil a se svou manželkou Jašódharou měl syna 
Ráhulu.  

Pozdější legenda vypráví o jeho čtyřech výpravách do okolního světa, 
na nichž poznal lidské utrpení. Na první výpravě viděl vetchého starce sešlého 
věkem, na druhé těžce nemocného člověka, na třetí pohřební průvod 
s nebožtíkem na márách. Jeho vozataj ho ujistil, že tomuto trojímu utrpení 
neujde žádný člověk. Siddhártha se tím trápil, otec se ho marně snažil rozveselit. 
Na čtvrté výpravě uviděl mnicha s jasným pohledem, s vyrovnaností v tváři. To 
jej pohnulo, aby opustil pohodlný život ve svém domově a stal se také mnichem.  

Ve svých 29 letech opustil potají v noci svou ženu i syna a vydal 
se do světa jako potulný mnich, aby hledal řešení problému lidského utrpení. 
Nejprve vstoupil do školy mistra Árády Kalámy, ale jeho učení o vstupu 
do sféry nicoty jej neuspokojilo. Potom se stal žákem Rudraky Rámaputry, ale 
ani jeho meditační praktiky jej neuspokojily. S jeho pěti žáky odešel do samoty, 
kde hledal řešení v tuhé askezi, která ho přivedla na pokraj smrti. Poznal, že ani 
tato cesta nevede k cíli. Přijal proto nabídnutou misku rýže od zbožné dívky 
Sudžáti z nedaleké vsi Gáji, pojedl a vrátily se mu síly. Usedl pod rozložitý 
strom (ficus religiosa), který se mu stal „stromem probuzení“ (bódhi vrkša). 
Tam setrval v rozjímání a meditacích až do „velkého probuzení“ či „osvícení“ 
(mahasam bódhi). Podle mnohem pozdější legendy jej pokoušel démon smrti 
Mára s celým svým vojskem, avšak přišla mu na pomoc Matka Země.  

Siddhártha dospěl k „osvícení“ v úplňkové noci měsíce vesakh, který je 
dnes druhým měsícem indického národního kalendáře, v gregoriánském 
kalendáři na přelomu dubna a května, a to roku 524, od něhož se počítá 
buddhistický letopočet. Po tomto poznání (osvícení) setrval ještě sedm dní 
v rozjímání a v pochybnostech, zda bude moci toto poznání sdělit lidem a zda to 



65 
 

lidé pochopí. Překonal však tyto pochybnosti a vrátil se nejprve ke svým pěti 
druhům, kterým sdělil svou zkušenost s „velkým probuzením“ a zasvětil je 
do „čtyř vznešených pravd“ (arjasatja) svého učení (dharma). Potom se s nimi 
vydal do města Varánasí, kde začal kázat neboli „roztáčet kolo svého učení“ 
(dharmačakrapravartana). 

Po počáteční učitelské činnosti v Magadhsku, kde se jeho žákem stal sám 
král Bimbisára, vrátil se Buddha domů do Kapilavastu, přijal do mnišského řádu 
svého syna Ráhulu, bratrance Ánandu, švagra Dévadattu a holiče Upáliho. 
Dévadatta později ukládal Buddhovi o život, chtěl převzít vedení sanghy 
a vyvolal v ní rozkol. Ánanda se stal Buddhovým nejvěrnějším společníkem 
a později i osobním sluhou. Na jeho naléhání Buddha svolil, ovšem s velkými 
výhradami, aby i ženy byly přijímány do mnišského řádu. Mahápradžápatí, 
druhá žena Buddhova otce, se stala první mniškou (bhikšuní). Také Buddhův 
otec se stal mnichem. 

Buddha působil jako potulný učitel a mnich čtyřicet čtyři let. Za tu dobu 
vzrostl počet mnichů asi na 1000, laických žáků bylo zřejmě mnohem více. 
Když Buddha pocítil, že se přiblížil konec jeho života, rozloučil se u města 
Vaišálí se svými žáky a poté, co požil pokrm z vepřového masa u zlatníka 
Čundy, zemřel na břehu řeky Hiraňňavatí v sálovém háji u vesnice Kusinárá. 
Jeho poslední slova byla: „Mnichové, všechno pomíjí, horlivě usilujte!“ 
Buddhovy ostatky byly po spálení jeho těla rozděleny na osm dílů a uloženy 
na osmi místech do náhrobků zvaných stúpa, které byly podle Buddhova přání 
umístěny na křižovatkách cest, aby se s ním pocestní setkávali a byli 
posvěcováni jeho přítomností.  

 
Buddhovo učení (čtyři vznešené pravdy)   
Buddhovo učení (dharma), které vyplývá z jeho „osvícení“ či „probuzení“ 

(bódhi), spočívá ve „čtyřech vznešených pravdách“ (arjasatja):  
1. Lidský život je neoddělitelně spjat s utrpením (duhkha, pálijsky 

dukkha). 
2. Příčinou tohoto utrpení je neuhasitelná žízeň po životě (tršna, pálijsky 

tanha).   
3. K překonání utrpení je třeba překonat tuto žízeň poživotě, nechat ji 

vyhasnout a tak dojít do stavu klidu, duševní rovnováhy (nirvána, 
pálijsky nibbana). 

4. Do stavu duševní rovnováhy vede „osmidílná stezka správnosti“ 
(árjaštángamárga):  

správný názor (sanjagdršti)  
správný úmysl (sanjaksankalpa)  
správná řeč (sanjagváč)  
správné chování (sanjakkarmánta)  
správné žití (sanjágdžíva)  
správné úsilí (sanjágvájáma)  



66 
 

správná pozornost (sanjaksmrti)  
správné soustředění (sanjaksamádhi).  

Osmidílná stezka správnosti se skládá ze tří oddílů:  
1) Moudrost (pradžňá): správný názor a správný úmysl. Je to rozumové přijetí 
čtyř vznešených pravd (správný názor) a stálá vyrovnanost spojená 
s dobrotivostí, soucitem a radostí ze štěstí druhých (správný úmysl).  
2) Mravnost (šíla): správná řeč, správní chování, správné žití. Mravnost je 
možné shrnout do pěti mravních pravidel (panča šíla): nezabíjet, nekrást, nelhát, 
nesmilnit a nepožívat omamné nápoje. Správná řeč znamená zdržet se lhaní, 
pomluv, hrubých slov a planých řečí. Správné žití znamená nevydělávat si 
na živobytí činnostmi, které poškozují ostatní: prodejem zbraní, alkoholu, 
zabíjením zvířat, prostitucí apod. 
3) Duševní kázeň (samádhi): správné úsilí, správná pozornost a správné 
soustředění. Duševní kázeň musí být spojena s mravností, aby vznikl správný 
názor a správný úmysl. Správné úsilí je překonávání nezdravých stavů 
a pěstování zdravých stavů mysli. Správná pozornost posiluje schopnost žít 
podle pěti mravních pravidel. Rozvíjením správného soustředění se může zlepšit 
schopnost správné pozornosti.   

Buddha nazýval osmidílnou stezku střední cestou mezi životem 
zaměřeným na ukojení smyslových žádostí, jímž žije většina lidí, a jejich 
naprostým umrtvením přísnou askezí. 
 

Sangha : mnišské společenství  
Ze svých prvních učedníků, kteří se rozhodli žít jako on v bezdomoví, 

vytvořil Siddhártha společenství mnichů (bhikšu) zvané sangha, které mělo po 
jeho prvních kázáních ve Varánasí asi 60 členů. Nabádal mnichy, aby hlásali 
jeho učení „pro dobro mnohých“ a aby kráčeli mnišskou cestou k nirváně. 
Ostatní žáky (laiky) vedl k tomu, aby poskytovali mnichům jídlo, oblečení, léky 
a dočasné přístřeší, čímž si získají zásluhy (dobrou karmu, púnja), která je 
povede k výhodnějšímu znovuzrození a nakonec k životu, ve kterém se sami 
rozhodnou k mnišskému úsilí o nirvánu. Mniši se tak stávali pro laiky „polem 
zásluh“, zdrojem moudrosti a vzorem životní čistoty. Buddha jim předal 
ochranné verše (paritta), jejichž vyřčením mohli odvracet nebezpečí.   

Mniši se zavazovali nejen k plnění pěti výše zmíněných mravních 
pravidel (ta zavazovala i laiky), ale i k tomu: 

- že se nebudou účastnit jakýchkoli zábav 
- nebudou používat pohodlná sedátka nebo postele 
- nebudou mít majetek kromě několika osobních věcí a šatu 
- nebudou používat ozdob 
- nebudou mít peníze 
- nebudou jíst více než jedno jídlo denně, a to dopoledne.  
V období dešťů se mniši uchylovali do příbytků, které si stavěli v lesích, 

ale většinou poblíž vesnic, kde směli prosit o jídlo. V tomto období, kdy žili více 



67 
 

pohromadě, konali duchovní obnovy a přijímali nové členy řádu. Mimo období 
dešťů putovali krajem, hlásali Buddhovo učení a věnovali se o samotě rozjímání 
a studiu.  
 

Tři klenoty buddhismu  
Zde zmíněné tři nejdůležitější prvky buddhismu jsou napříč různými 

buddhistickými školami označovány jako „tři klenoty“ (triratna): Buddha, 
dharma, sangha. Proto také základní forma vyznání víry v buddhismu zní takto: 
„Utíkám se k Buddhovi, utíkám se k dharmě, utíkám se k sangze.“ 
 

Posvátné spisy buddhismu  
Posvátné spisy buddhismu, tzv. pálijský kánon, napsané v indickém jazyce 

pálí, jsou tři sbírky spisů, které se nazývají tři koše (sanskrt Tripitaka, pálí 
Tipitaka).  

1) Koš kázně (řád pro mnichy) – Vinaja-pitaka (pálí Vinaja-pitaka) 
2) Koš nauky (Buddhova učení) – Sútra-pitaka (pálí Suttapitaka) 
3) Koš vyšší nauky (forma scholastiky) – Abhidharma-pitaka (pálí 

Abhidammapitaka)  
První dva koše zřejmě vznikly již na prvním buddhistickém koncilu brzy 

po Buddhově smrti, třetí koš určitě později, asi až na třetím koncilu. Všechny 
spisy byly zapsány teprve v průběhu čtvrtého koncilu, předtím se tradovaly 
ústně.  
 

Buddhistické koncily  
Tři měsíce po Buddhově smrti konalo se první velké shromáždění mnichů 

(koncil) na kopci Vaibhára u Rádžagrhy. Ánanda a Upáli přednesli podle 
legendy před tímto shromážděním celé Buddhovo učení, které bylo mnichy 
schváleno. Tak vznikly první dva koše pálijského kánonu, byly ovšem pouze 
recitovány a zapamatovány mnichy, nebyly ještě zapsány.  

Druhé velké shromáždění mnichů se konalo asi o sto let později ve 
Vaišálí. Zde došlo k rozkolu v sangze, z níž byli vyloučeni vaišálští mniši, kteří 
hrubě porušovali řádové předpisy, přijímali zlato a stříbro a nedodržovali 
sváteční dny. 

Třetí koncil se konal v Patáliputře za vlády krále Ašóky kolem r. 250 př. 
Kr. Tehdy byl sestaven třetí koš pálijského kánonu. Bylo rozhodnuto vysílat 
misie do jiných zemí, tehdy na Šrí Lanku. Od sanghy tzv. theravádinů se odtrhli 
tzv. mahásanghikové (příslušníci velké obce), stoupenci mnicha Mahadévy, 
kteří zastávali mírnější pravidla kázně pro mnichy.  

Čtvrtý koncil se konal na Šrí Lance v r. 29 př. Kr. Během jeho konání byl 
zapsán pálijský kánon buddhistických spisů zvaný „Tři koše“ (Tripitaka).  
Pátý koncil se sešel r. 643 za vlády krále Harši v Kánjakubdže, ale neměl 
zvláštní význam.  

Šestý koncil se konal v r. 1871 v Mandalaji v Barmě (Myanmaru). 



68 
 

  
  Tři základní směry v buddhismu  

V průběhu staletí se vytvořily v buddhismu postupně tři základní směry 
(tričakra). Původní buddhismus sthaviraváda (pálijsky théraváda = cesta 
stařešinů), později nazývaný členy druhého směru poněkud hanlivě hínajána 
(malá cesta, malé vozidlo). Druhý je reformovaný buddhismus mahájána (velká 
cesta, velké vozidlo). Třetí je pak pozdní buddhismus vadžrajána (diamantová 
cesta, diamantové vozidlo). Protože Buddha zahájil kázání jako roztočení kola 
dharmy, proto buddhisté hovoří o trojím roztočení kola nauky (tričakra). Podle 
některých tradic údajně již sám Buddha vytvořil trojí výklad své nauky: pro lid 
prostý, střední vrstvy a pro moudré. 
 

Théravádový buddhismus   
Théravádový buddhismus je charakterizován důrazem na mnišský styl 

života jako jedinou možnou cestu k nirváně. Ideálem je zde světec (arhat), který 
dosáhl nirvány už v tomto životě, a tím se vysvobodil z koloběhu převtělování 
(sansára). Pro ostatní je vzorem a povzbuzením. Buddha je zde chápán jako 
učitel a vzor, který dosáhl nirvány, ne jako bůh.   

Theraváda se rozšířila již za Buddhova života v severovýchodní Indii a po 
jeho smrti nejvíce ve 3. století př. Kr. za krále Ašóky v Indii a na Šrí Lance. v 5. 
století pronikl do Barmy a od 14. století převládl v zemích jihovýchodní Asie 
(Thajsko, Laos, Kambodža). Dnes je rozšířen v jihovýchodní Asii, především 
na Šrí Lance, v Mjanmaru (Barmě), v Thajsku, částečně i v Laosu a Kambodži.  
 

Mahájánový buddhismus   
Mahájánový buddhismus vznikl ke konci 3. století př. Kr. jako snaha více 

zapojit laiky, tedy prostý lid. Ideálem je ten, kdo touží po osvícení (bódhisattva), 
ale sám odkládá vstup do nirvány, pokud ostatní lidé kolem nenastoupí také 
cestu k nirváně. Proto je hlavní snahou buddhisty šířit Buddhovo učení a uvádět 
lidi na cestu do nirvány. Buddha je v tomto směru zbožštěn, buddhisté jej 
uctívají a k němu se i modlí a prosí ho o pomoc. Buddhů je také více, např. 
Amitábha, Avalókitéšvara. Je očekáván příchod nového buddhy na zem 
Maitréja, příp. Mandžusrí apod. Každý skutečný bódhisattva se po smrti může 
stát buddhou. V mahájánovém buddhismu se objevují nové prvky, jako je víra 
ve spásu skrze modlitbu a úctu k některému buddhovi, víra v nesmrtelnost duše, 
v ráj, který je sídlem buddhů a místem světla, svobody a radosti. Vznikají také 
kněžské řády, což je pro ranou formu buddhismu nemyslitelné.   

Mahájánový buddhismus se rozšířil v průběhu prvních staletí po Kr. 
z Indie do Číny, Koreje, Mongolska, Japonska, Malajsie, Indonésie a 
do Vietnamu, částečně i do Laosu a Kambodži. Mahajánová a především zenová 
varianta buddhismu je nejrozšířenější a nejznámější mezi Evropany.  

 
Vadžrajánový buddhismus 



69 
 

Vadžrajánový buddhismus vznikl v severní Indii v 7.-8. století. Jeho 
vzniku předcházel buddhismus mantrajánový neboli tantrajánový (tantrismus), 
který chtěl ovládnout tajemné síly pomocí manter (zaklínací výpovědi), 
obsažených v knihách zvaných tantry. Zaklínací texty byly vkládány 
do modlitebních mlýnků. Zvláštní magická síla je přikládána slovu óm, které prý 
zahání síly zla. Rovněž zvláštní držení prstů ruky, zvané mudrá pomáhá člověku 
zapojit se do kosmických sil. Buddhističtí kouzelníci, tzv. siddhové, se snažili 
proniknout do svých minulých životů a získat tajemné síly.  

Vadžra je roh, mýtická zbraň védského boha Indry, ale může také 
znamenat diamant. Vadžrajána je tedy „diamantová cesta“, v níž kromě 
magických prvků jsou také prvky erotické. Absolutní a prvnotní bytost, tzv. Adi 
buddha, je považován za spojení mužského a ženského principu. Blaženosti lze 
dosáhnout mystickým spojením s pravým věděním, do něhož uvádí mystický 
prožitek lásky. Proto symbolem osvícené mysli (bóddhičitta) je obraz muže 
objímajícího ženu. Ve vadžrajánovém buddhismu vystupuje celá řada bohyň 
(Čandalí, Čaurí, Váttalí, Tára apod.). Tento typ buddhismu je esoterický, 
obsahuje tajné nauky, známé jen úzkému kruhu zasvěcenců. Mnohdy je 
považován spíše za deformaci buddhismu, za úpadkový směr.   

Vadžrajánový buddhismus byl dosti rozšířen v severní Indii v 7.-8. století, 
později téměř zanikl, avšak dnes znovu ožívá v některých hnutích, která jej šíří 
v Evropě a v Americe.  

 
Tibetský buddhismus (lámaismus) 
Tibetský buddhismus je především díky dalajlámovi velmi populární 

v Evropě. Je zvláštní směsí tibetského šamanismu s mahájánovým buddhismem 
a buddhistickým mysticismem. Tibet se stal buddhistickým státem ve 
středověku, kdy byl na čas ovládnut Mongoly. Ti pak svěřili nejvyšší moc ve 
státě představenému buddhistického kláštera Sa-ksja. Později získal tuto moc 
nejvyšší buddhistický mnich a představený kláštera ve Lha-se, zvaný dalaj-láma, 
který je považován za převtěleného Buddhu. Dříve byl duchovní i politickou 
hlavou státu, po obsazení Tibetu komunistickou Čínou v roce 1952 žije v exilu 
v Indii a usiluje o náboženské a národní osvobození Tibetu od čínské nadvlády. 

Tato forma buddhismu přežívá především v Tibetu, je však omezována 
čínskou komunistickou vládou, která se snaží Tibet počínštit a sekularizovat.
  

Shrnutí  
Buddhismus je světovým náboženstvím, vzniklým v Indii, avšak z Indie 

vytlačeným do sousedních zemí jihovýchodní Asie. Tři klenoty buddhismu jsou 
hlavní stavební kameny tohoto náboženství. Buddhismus má dnes dvě hlavní 
větve, které se nazývají théraváda a mahájána. Théraváda klade důraz 
na dosažení nirvány osobním úsilím, mahájána více naléhá na kult Buddhy 
a jeho napodobování, víru, modlitbu a šíření Buddhova učení.  
  



70 
 

Čínská náboženství 
 

Čína je svébytným náboženským prostorem, ve kterém se v průběhu dějin 
ustálily tři vymezené náboženské tradice, které se vzájemně ovlivňovali 
a neustále ovlivňují. Každá z nich nese svá specifika spojená se specifiky čínské 
kultury. Jedná se o taoismus, konfucianismus a čchanový buddhismus.   

Číňané přišli do Číny jako kočovný národ ze západu asi na počátku 3. 
tisíciletí př. Kr. pod vedením legendárního vůdce, který se jmenoval Fo-hi. 
Usazovali se zpočátku především v údolích velkých řek, kde vznikaly první 
čínské státy. Tyto byly v 2. tisíciletí sjednoceny pod vládou císařů, v níž 
se vystřídalo několik dynastií.  

Podařilo se prokázat existenci první dynastie Sia, na kterou navázala 
dynastie Šang, jež vládla asi od poloviny 2. tisíciletí a byla v r. 1040 př. Kr. 
vystřídána dynastií Čou, která vládla až do r. 256 př. Kr. v letech 202 př. Kr. až 
220 po Kr. vládla v Číně dynastie Chan. Potom došlo k rozdělení Číny na více 
států. Znovusjednocení Číny nastalo za dynastie Tchang (618-907). Došlo opět 
k dělení Číny. Na severu vládly dynastie Liao (916-1125) a Ťin (1125-1234), 
na jihu dynastie Sung (960-1279).  

V letech 1264-1368 byla Čína postupně dobyta Mongoly a vládla v ní 
mongolská dynastie Jüan. v r. 1368 byla mongolská nadvláda svržena a od téhož 
roku do r. 1644 vládla v Číně čínská dynastie Ming, která byla vystřídána 
mandžuskou dynastií Čching (1644-1912).  

V r. 1912 byl císař svržen a Čína se stala republikou. Po vítězství 
komunistů nad nacionalisty v r. 1949 se kontinentální Čína stala Čínskou 
lidovou republikou, zatímco nacionalisté se udrželi na čínském ostrově Tchaj-
wanu (tzv. národní Čína). 

Dnes v Číně i přes silný vliv „vědeckého ateismu“ komunistické strany 
rozlišujeme konfucianismus, taoismus a čchanový buddhismus; vše doplňuje 
v Číně velmi silná úcta k předkům. Další světová náboženství jsou menšinově 
zastoupená. Nejviditelnější jsou komunity muslimů a dnes také silně se 
rozšiřující křesťanství.  
 

Nejstarší písemné památky   
O čínské kultuře a náboženství v nejstarších dobách svědčí starověké 
kanonické čínské knihy, které jsou nazývány souhrnně jako konfuciánský 
kánon. Ten sestává z pěti klasiků (ťing), respektive šesti.  
1. I-ťing (Kniha proměn) – spis o věštění a diagramech pocházející z 12. 

století př. Kr., redakce jsou pozdější.  
2. Šu-ťing (Kniha listin) – obsahuje dějiny prvních tří čínských dynastií 
3. Ši-ťing (Kniha zpěvů) – sbírka národní poezie z období dynastie Čou 
4. Li-ťing (Kniha obřadů) – obsahuje nejstarší náboženské obřady Číňanů 
5. Čchuun-čchiu (Kniha jara apodzimu) – vylíčení událostí knížectví Lu, 

sepsané snad samým Konfuciem 



71 
 

6. Jüe-ťing (Kniha hudby) – je někdy označována jako šestý klasický spis.  
Konfuciovy výroky jsou známy pod jménem Rozmluvy. Je známá jejich 

verze z 2. století př. Kr. Velmi pravděpodobně byly sepsány jeho žáky po smrti 
Konfucia.  
 

Nejstarší náboženství Číňanů 
Podle svědectví knih Šu-ťing a Ši-ťing byl původním náboženstvím 

Číňanů zřejmě monoteismus. Kočovní Číňané nazývali Nejvyšší bytost Šang-Ti 
(Svrchovaný Pán) nebo jen Ti (Pán, Vladař). Usedlí Číňané-rolníci ji nazývali 
Chuang-Tien (Nejvyšší Nebe) nebo jen Tien (Nebe). Je doložen také název 
Chuang-Tien-Šang-Ti (Svrchovaný Pán nejvyššího nebe). Pojmy Pán a Nebe 
se dokonale kryjí, nebe je chápáno jako božská bytost. Také pozdější víra v pět 
nebeských bytostí je vírou v jediného Pána nebes, neboť jde o pět čínských živlů 
či světových stran (sever, jih, východ, západ a střed), a tedy o plnost téhož bytí 
ve všech jeho projevech. Staří Číňané neměli kněze ani chrámy. Oběti Nejvyšší 
bytosti přinášel sám císař na posvátné hoře Tchaj-šan, která je jižně od dnešního 
Pekingu. Kouřem stoupajícím z oběti k nebi byly Svrchovanému Pánu 
oznamovány události v říši. Později se začalo používat věštění a hadačství 
z nebeských zjevů, diagramů a jiných pomůcek. Svrchovaný Pán byl chápán 
jako Stvořitel nebeských duchů šen, pozemských geniů ki i prvního člověka 
(obra) Pchan-ku, ze kterého vzniká celý svět i lidé. Podle starých čínských 
dějepisců (Lo-pi, Čao-kang) žil první člověk v ráji, ale pro neposlušnost k Pánu 
nebes byl z ráje vyhnán. 

V první polovině 1. tisíciletí př. Kr. nastává v Číně úpadek náboženství. 
Tento náboženský svět se v průběhu dějin přetvořil v dominantní manismus 
v podobě úcty k předkům a věštbu z diagramů dnes známých jako hexagramy 
v knize I-ťing. Namísto úcty k Svrchovanému Pánu se rozvíjí úcta k mrtvým 
předkům, jejichž duchové jsou v některých případech zbožštěni. O reformu 
politickou, mravní i náboženskou se téměř současně pokusili Laocius 
a Konfucius.  
 

Čínští reformátoři 
Neutěšený stav náboženství a společnosti v Číně vyvolal snahy o obnovu. 

V 6. století př. Kr. vrcholí tyto snahy vystoupením dvou náboženských, či spíše 
společenských a mravních reformátorů: jsou to Lao-tse a Kung-fu-tse. První 
z nich, Lao-tse (latinsky zvaný Laocius) je především filosof a pokouší 
se reformovat společnost na základě již existujícíc taoistické filosofie a etiky, 
kterou následně jeho žáci ustanovují jako náboženský systém. Druhý z nich, 
Kung-fu-tse (latinsky zvaný Konfucius) je spíše politik a pokouší se reformovat 
společenský život na základě vlastního etického systému, zvaného po něm 
konfucianismus. Vychází ze stávajících tradic a stávající terminologie a nově 
vše definuje.  
 



72 
 

Taoismus 
Vzdělanější lidé v Číně rozvíjeli filosofické myšlení o transcendentním 

řádu světa, který je ovládán nezpředmětitelným a neosobním světovým 
principem, zvaným tao (cesta), proto se nauka nazývá taoismus. Podle taoismu 
jsou ve světě přítomné dvě protichůdné síly nebo živly: jin a jang. Jang 
představuje světlo a také teplo, sucho, pohyb, aktivitu a mužství. Naproti tomu 
jin představuje tmu a také zimu, vlhko, klid, pasivitu a ženství. Žádná z těchto 
hodnot nemá ryze negativní či pozitivní hodnotu, ale např. každá část jin, aby 
byla sama v harmonii, musí v sobě opět obsahovat rovnováhu jin a jang. 
Obdobně i jang musí být ve vnitřní rovnováze jin a jang. Aby chod světa byl 
v pořádku, musí být oba navzájem protichůdné živly v rovnováze, v níž je 
udržuje princip tao. Také v mezilidských vztazích musí být rovnováha, ta je 
však dosažitelná jen pěstováním mravnosti neboli ctnosti, zvané te. 
 

Kořeny taoismu 
Kořeny taoismu nacházíme již ve starých čínských mytologiích. 

na počátku čínských dějin je deset mýtických epoch, víme o nich z kroniky, poté 
následuje historický žlutý císař Chuang Ti (asi 2600 př.n.l.), spojovaný s prvkem 
Země a výrobou hedvábí. Tento kulturní hrdina a šaman upadá do stavu 
katalepsie a navštěvuje kraje nespalitelných duchů, kteří chodí vzduchem a spí 
v prázdném prostoru jako v posteli. Mytologie Nesmrtelných je tak spojena 
se zlatým věkem žlutého císaře, moudrého a spravedlivého vládce. Sien Ťing 
neboli území nesmrtelných je Hora nesmrtelných (Sien Šan) nebo také Devět 
paláců (Ťiou Kung), snad devěl vrcholů mýtické hory Ťiou I. Jejich krajina 
se někdy popisuje jako horská a zároveň ostrovní. Císař Š´Chnang-ti tam údajně 
r. 217 př. Kr. poslal výpravu, aby hledala elixír dlouhého života. Šest tisíc 
mladých lidí údajně zmizelo ve vlnách moře. Vznikají teorie o symbolech 
a předmět vedoucích k úspěšnému cíli cesty.  

Touha po božském a věčném životě je čínské mytologii vlastní. Později 
taoismus rozvíjí několik učení, týkajících se zbožštěných lidí, věcných symbolů 
Cesty a záruk její úspěšnosti. Později se pod vlivem buddhismu sestavuje 
hierarchie nesmrtelných. Ale podle jiné tradice žijí dále na Pěti svatých horách, 
které jsou cílem těchto mýtických poutí.  

Když taoista proniká do hor, proniká symbolicky sám do sebe a objevuje 
lehkost bytí, která ho činí beztížným. Osvobozuje se od všech společenských 
a jazykových konvencí a mění své vědomí takovým způsobem, že z něho 
vypuzuje získané zvyky a povinnosti. Jako například filosof Čuang-c´ sní o tom, 
že je motýlem, který když se vzbudí, ptá se sám sebe, zda to byl on, kdo snil, že 
je motýl, nebo zda to je motýl, kdo sníl, že je Čuang-c'. 

 
Zdálo se Čuangovi, že je motýl, jenž poletuje kolem, motýl se cítil motýlem, nic mu 
nechybělo, nevěděl, že je Čuang. Náhle se probudil a ustrnul, je Čuang! A teď neví, 
zdálo se Čuangovi, že je motýl, nebo se zdá nyní motýlu, že je Čuang? Čuang nebo 
motýl, přece tu musí být nějaký rozdíl! A tomu se říká proměnlivost věcí! 



73 
 

(Zhuangzi, Čuang-c) 
 
Svět je prostor vytvořený ze snů, vysněné bytosti plodí snícího, podobně 

jako Escherovy ruce kreslí jedna druhou, aby mohly kreslit. 
 

Prameny 
Klasickými knihami taoismu jsou Tao-te ťing, připisované mýtickému 

zakladateli nauky tao (cesta) Lao-c. Druhá je Čuang.c' či Zhuangzi, která je 
pojmenována po údajném autorovi. Datování Tao-te ťing (Klasická kniha 
o cestě a ctnosti) je sporné. Přikloňme se k názoru, že datum vzniku je 240 př. 
Kr. Čuang-c' žil zřejmě ve 4. století př. Kr. Stejně tak se vedou spory, která 
z obou knih vznikla jako první. Většinový názor říká, že to byla Tao-te ťing.  

Není však možné omezit taoismus na tyto dva texty, jako není možné 
omezit gastronomii na kuchařku Bohumily Magdaleny Retigové. Taoismus totiž 
tvoří filosoficko-lékařský a alchymistický-esoterismus, primitivní ale 
i sofistikovaný rituál atd. Pluriformita taoismu je srovnatelná snad 
s platonismem, který může mít také velmi mnoho tváří. 
 

Lao-tse a jeho reforma 
Reformátorem filosofického taoismu spojeného s mytologiemi byl Lao-tse 

(lat. Laocius), který žil v první polovině 6. stol. př. Kr. o jeho životě víme 
s jistotou jen velmi málo. Podle leegendy byl správcem archivu a pokladu 
na císařském dvoře dynastie Čou. Je mu připisována kniha Tao-te-ťing (Kniha 
o životě a ctnosti). V ní je popsán řád světa tao a je zde doporučována ctnost te.  
 

Lao-tseho učení a praxe.  
Podle Laocia má člověk prohlubovat poznání o své jednotě s tao, má 

pečovat jak o hygienu těla, tak i o hygienu duše, aby vášněmi nevyčerpal své 
síly a dožil se vysokého věku. Věřící taoista klidně očekává konec svého života 
a nemá strach ze smrti. Ve svém životě se řídí zásadou wu-wei (princip 
nečinění). Princip nečinění je způsob života v harmonii s tao, a tedy způsob 
života v harmonii s přirozeností člově a tedy i světa. Proto taoisté ostře odsuzují 
jakoukoli válku. Veškerý shon, spěch a úporné snažení se o něco, je pro ně 
naprostou pošetilostí. Jediná moudrost je klidně očekávat konec života a trvalý 
odpočinek za hrobem. Neznamená to však naprostou pasivitu, ale apel 
k nerozkolísání tao ve světě vlastním jednáním, které není v harmonii s tao.   

I když Tao-te-ťing bez ustání hlásá svrchovanost nicoty nad bytím, 
prázdnoty nad plností, neznamená to popření života, vždyť nejvyšším cílem 
taoismu je získání nesmrtelnosti. 

Člověk je vlastně obrazem vesmíru, který je oživený primordiálním 
dechem, který je rozdělený na jin a jang, temnotu a světlo, žensky a mužský, 
zemi a nebe, a ten žije v člověku. Fenomén života je identický s dechem života 
a skrze něj je člověk schopen nesmrtelnosti. Postupy dosažení dokonalosti jsou 



74 
 

různé: cvičení, životospráva, techniky dýchání i sexuální techniky, užívání drog, 
vnitřní alchymie a samozřejmě meditace, která je integrální součásti taoismu. 
Meditace spočívá v ustavení velmi přesné vnitřní tělesné topografie, která 
se skládá z míst, kam taoista umisťuje bohy, navštěvuje je, uctívá a rozmlouvá 
s nimi.  

Cílem taoistické alchymie je zhotovení elixíru nesmrtelnosti. U vnějších 
technik je elixír pitná substance. Ve vnitřní alchymii (nej-tan) je to životní 
princip. 
 

Další vývoj taoismu  
Laociovy názory nebyly zcela vlastní činorodému čínskému duchu, proto 

jeho nauka nebyla většinou přijata a kniha Tao-te-ťing nepatří mezi kanonické 
čínské knihy. Také představa lehkosti býti, které není omezováno obtížnými 
povinnostmi vůči státu, společnosti, a druhým lidem, se nesetkala s pochopením 
u vládnoucích elit a také u oficiálního konfucianismu, který postupně 
dominoval. Přesto hrál taoismus významnou úlohu v dějinách čínského myšlení 
a někteří čínští císařové mu byli příznivě nakloněni. Za císaře Čen-cunga r. 1017 
byl taoismus dokonce prohlášen za státní náboženství Číny. Lidový taoistický 
bůh Nejvyšší Čistý byl tehdy prohlášen za praotce císařské rodiny, císař za syna 
nebes a Lao-tse za prostředníka mezi císařem a nejvyšším bohem. Císař Chuej-
cung v r. 1115 prohlásil Nejvyššího Čistého věřících taoistů za totožného 
se Svrchovaným Pánem původního čínského náboženství. 

Od příchodu buddhismu do Číny musí konfucianismus, taoismus 
a buddhismus soupeřit o věřící. Taoismus se však poměrně dobře snášel 
s buddhismem typu mahajána, který pronikl postupně do  Číny od přelomu 
letopočtu. Výsledkem syntézy obou tradic je buddhistická mysticko-asketická 
škola čchan, která vznikla v Číně na základě ovlivnění buddhismu taoismem 
a která je známější v japonské verzi zvané zen. Přes Čínu a Koreu pronikl 
buddhismus do Japonska v 6. stol. po Kr. 

Boje náboženských tradic však probíhaly mimořádně tvrdými metodami, 
zvláště na sklonku dynastie Tchang (618-907), kdy je buddhismus nejmocnější 
a také nejpronásledovanější náboženství. Asi od 11. století ovládá náboženský 
život Číňanů intelektuální syntéza tří náboženství. Neznamená to však naprosté 
příměří a solupráci, ale postupnou harmonizaci v rámci společné kultury.  

Císařové, kteří dávali přednost buddhismu, obvykle pronásledovali 
taoismus, a naopak. Pod vlivem buddhismu pak taoisté přejali mnišskou cestu. 
Od r. 666 až do r. 1911 byly jejich smíšené kláštery podporovány státním 
rozpočtem. Taoismus se praktikuje samozřejmě dodnes, a to prokazatelně 
na Tchajwanu. 
 

Konfucius a jeho reforma  
Konfucius je polatinštěné čínské jméno Kchung-fu-c' (Mistr Kchung). Je 

zakladatelem konfucianismu. Pod svým vlastním jménem Kchung Čchiu 



75 
 

se narodil kolem poloviny 6. století př. Kr. (asi 551) v provincii Šan-tung 
do rodiny z nižší vojenské šlechty. Jeho vzděláni a začátky byly skromné. Ve 3 
letech ztratil otce. Měl rád rituály a hudbu, ale to mu nepřineslo žádnou veřejnou 
funkci. V 19 letech se oženil a stal se dozorcem knížecích skladů. Až v padesáti 
letech se stal úředníkem, ale po roce své místo opustil. Tato situace se opakovala 
v několika jiných státech. Nakonec se vrátil do svého rodiště, kde vykonával 
nevýznamné veřejné zaměstnání a věnoval se vyučování malé skupiny chudých 
žáků, které se snažil přeměnit v dokonalé lidské bytosti. V r. 484 př. Kr. však 
ztratil oblibu knížete a rozmrzen odešel od knížecího dvora. Konfucius zemřel 
v r. 479 př. Kr. nedoceněn svým okolím. 

Konfuciova reforma spočívá v jeho mravouce. Konfucius zdůrazňuje jako 
nejvyšší ctnost žen (humanitu). Ta se má projevit ve třech všeobecných 
ctnostech: vědění, lidskosti a statečnosti. Tyto ctnosti se mají uplatnit ve všech 
pěti mezilidských vztazích: 

1. mezi mužem a ženou v manželství 
2. mezi rodiči a dětmi v rodině 
3. mezi staršími a mladšími sourozenci 
4. mezi přáteli a sousedy 
5. a konečně mezi vrchností a poddanými. 

Nižší mají vždy poslouchat vyšší, ale tito jsou povinni pečovat svědomitě 
o své svěřence a dávat jim dobrý příklad. Modelem, který by mohl být použit 
pro představu realizované vlastnosti žen, není středověký rytíř Lancelot, ale 
džentlmen typu Williho Foga, který vyniká vnější korektností ve všech životních 
okolnostech, od nejběžnějších až po nejneočekávanější. Rituál (náboženský) 
podle něj zajišťuje věcem jejich vlastní charakter (li), společenským situacím 
jejich kontinuitu a člověku jeho postaveni v celku společnosti. Jeho morálka 
se stala základem čínské říše až do roku 1911. Nebyla morálkou aristokratickou, 
ale buržoazní. Nekladla důraz na původ člověka, ale na vzdělání a vnější 
chováni.  
 

Učení 
Ačkoli je konfucianismus nedílnou součástí tří náboženství Číny, je 

kladena otázka, zda se jedná o náboženství. Konfuciovým hlavním posláním je 
demytologizovat čínské náboženské představy: nadpřirozené bytosti se mění ve 
ctnosti, nebe přestává být božské, ale zůstává principem, který zajišťuje řád 
apod. 

Vzdáleně se podobá Konfuciova kritika tradičního náboženství kritice 
Buddhově. Konfucius se nezabývá „spásou“ jedince, protože ve správně vedené 
společnosti není koho zachraňovat. Oproti buddhismu, který vytvořil organizace 
s hierarchiemi mnichů a laiků, nemá konfucianismus kněze. Vykonavateli 
rituálu jsou vzdělaní úřednici žu. Ti na základě státní zkoušky zastávají všechna 
dostupná místa říšské, ústřední a provinční správy. Proč nazývat tento formální 
kult, vykonávaný úředníky, kteří nevěří v božstva jako náboženský? 



76 
 

Přesto se konfucianismus etabloval jako náboženský systém. Jeho 
kosmologie vytvořená po smrti Konfucia slavným Tung Čung-šuem (176-104 
př. Kr., první ministr císaře Wu-ti, 140-87 př.Kr.) za dynastie Chan, je velmi 
primitivní a de facto převzatá z taoismu. Konfucia samotného mytologie 
nezajímá, protože jeho hlavním zájmem je nalézt střední cestu (tao) v lidské 
společnosti a činnostech jednotlivce. Cestu zajišťující rovnováhu mezi vůlí země 
a vůlí nebe; nikoliv božské nebe, ale všudypřítomný neurčitelný univerzální 
princip. 

Dobro člověka zde na zemi není za účelem spásy, protože Konfucius 
nemá negativní pojetí světa. I nesmrtelnost je podle něj dosažitelná, ale nikoliv 
individuálně, ale jako cíl již dosažený přirozeným sledem pokolení zde na zemi. 
Proto kladl Konfucius důraz na úctu k předkům. V konfucianismu nebyla nikdy 
ustanovena bázeň před božstvem a služba božstvu. Konfucianismus určuje 
člověku jediný cíl, a to zdokonalit své lidství ve ctnosti (žen) plněním svých 
povinností podle toho, co je vhodné a správné, tedy v harmonii samo se sebou 
(li). V mravouce Konfucius zdůraznil tři jmenované ctnosti: vědění, lidskost, 
statečnost. 

Na prvním místě tedy stojí blaho člověka žijícího v určitých rodinných 
a společenských vazbách. Konfucianismus měl a má velmi blízko k politickému 
uspořádání světa. Každý je zde zván k tomu, aby začal se změnami především 
sám u sebe, a to platí ve zvláštní míře pro vládce. Proto Konfucius v politice 
formuloval nápravu pojmů a také formy výchovy, umění, písemnictví, pravidel 
slušného chování. Lidská společnost má být řízena dvěma pohyby. Skrze 
vzdělávací hnutí, které přichází shora a které odpovídá otcovské lásce k synovi. 
A skrze hnutí úcty, které přichází zdola a rovná se synovské lásce. To je jediná 
konfuciánská povinnost. Hříchem je tedy nedodržení pravidla úcty, které je 
aplikováno v pěti základních a již popsaných vztazích:  

1) vládce – poddaný 
2) otec – syn 
3) manžel – manželka 
4) starší bratr – mladší bratr 
5) přítel – přítel. 

Takto postavená nauka s rysy paternalistické ideologie často vedla ve 
slepou poslušnost vůči politickým zájmům, a to i totalitního státu. Je to zřejmé 
z dalšího vývoje konfucianismu.  
 

Vývoj konfucianismu 
Konfuciovi žáci, zvaní literáti, rozšířili nauku svého mistra tak, že brzy 

došla velkého uznání. Oblíbili si ji zvláště vládcové, knížata a většina císařů. 
V roce 57 po Kr. dosáhli literáti toho, že na rozkaz císaře byl zaveden kult 
Konfucia po celé říši, byly mu stavěny chrámy a přinášeny oběti. Nikdo 
se nemohl stát císařským úředníkem (někdy známý v češtině jako mandarin), 
pokud se nepoklonil Konfuciovi a nesložil zkoušku z Konfuciových nauk 



77 
 

u literátů. Teprve r. 1907 byly výsady literátů zrušeny a spolu s tím i dozor nad 
státními úředníky a nad obřady. 

Dějiny konfucianismu v Číně jsou ve svých počátcích poznamenány 
zvláště učeními filosofů Meng-c  ́ (Mencius, 4.-3. století př. Kr.) a Sun-c´ (3. 
století př. Kr.). Rozpory v jejich učení připomínají mnohé odstupy moderních 
filosofů: Imanuel Kant x Jean-Jacques Rousseau apod. Mencius věří v niternou 
dobrotu lidské povahy, že pravidla a rituály jsou zvnitřněny a vyjadřují skutečně 
individuální vůli, že city krále vůči lidu jsou otcovské atd. Sün-c tvrdí, že lidská 
povaha je v podstatě špatná, že rituály jsou pouhým nechtěným podřízením 
se společenskému nátlaku; že král nemá k poddaným žádné city. Nejdříve 
triumfuje Sung-ceho nauka v legalistické škole dynastie Čchin (221-207 př. Kr.) 
a v Číně na dlouho převládá. Později se za dynastie Sung (960-1279) stává 
Menciovo myšleni tak vlivným, že je Mencius dokonce považován za „Druhého 
moudrého“ a jediného legitimního pokračovatele Konfuciova díla.  

Hnutí známé pod jménem neokonfucianismus začíná v epoše Sung. 
Reinterpretuje se  pojem li (princip) onlologickými výrazy a rozvíjí 
se kosmologické spekulace. Hlavními představiteli neokonfucianismu je pět 
mistrů v epoše Severních Sungů (Šao Jung, 1011-1077; Čou Tun-i, 1017-1073; 
Cang Cai 1020-1077; a bratři Čcheng Hao, 1032-1085, a Ccheng I, 1033-1107), 
po nichž následuje Ču Si (1130-1200), který uskutečňuje originální 
metafyzickou syntézu, počínaje pracemi svých předchůdců. Od počátku 14. 
století až do r. 1912 je Ču Si konfuciánským kánonem, rovněž užívaným 
v čínském byrokratickém systému k přípravě obávaných veřejných zkoušek. 
Vyhlášení republiky v r. 1912 dočasně ukončilo oficiální oběti nebi 
a Konfuciovi; nicméně v r. 1914 se obnovily. Neokonfucianismus, který byl 
v komunistické Číně v 60. letech pronásledován, si udržel svou roli 
v Hongkongu a na Taiwanu, stejné tak i v čínských komunitách ve Spojených 
státech.  

Mimo Čínu se konfucianismus šířil nejprve před naším letopočtem 
v Koreji, ale až před koncem 14. století po Kr. se tam neokonfucianismus pevně 
uchytil jako filosofie státu Ji (1392-1910) a jako systém vzdělání a veřejných 
zkoušek. Konfucianisinus korejského původu pronikl koncem 3. stol. po Kr. 
do Japonska a uchytil se tam asi v polovině 7. století, ale záhy se zhroutil. 
Neokonfucianismus tam přichází z Číny po smrti Ču Si (jap. Šuši) a kombinoval 
se se zenovým buddhismem, ale nikdy ho nepřekonal. Počátkem 20. století 
se konfucianismus změnil v ideologii japonských vojenských výbojů a plnil tuto 
roli po celou druhou světovou válku.  
 

Buddhismus v Číně  
Buddhismus pronikl do Číny asi ve 2. století po Kr., a to ve své 

reformované podobě, zvané mahajána (velká cesta). Byl to kult mnoha buddhů 
žijících v nebi nebo přicházejících na svět jako boddhisattvové. Zvláště dynastie 
Ťin podporovala přes odpor literátů šíření buddhismu v Číně, která byla 



78 
 

na počátku 5. stol. po Kr. poseta buddhistickými kláštery a chrámy. Buddha byl 
v Číně uctíván pod názvem Foh, zatímco vtělení Buddhy Amitabha bylo 
uctíváno pod názvem Omitofoh. z Číny pronikl buddhismus v 6. stol. po Kr. 
do Japonska, které ovládl na dobu delší než celé tisíciletí. v Číně však byl 
buddhismus postupně utlumen konfucianismem, udržel se spíše v některých 
krajích na venkově a hlavně v horských oblastech (zvláště v Tibetu). 

 
Další náboženství v Číně  
Křesťanství přišlo do Číny již v 7. stol. ze Sýrie a později ve 13. stol. 

z Mongolska. Ve 14. stol. však byli křesťané, převážně cizinci, z Číny vyhnáni. 
Nejúspěšnější křesťanská misie byla v 16. stol., kdy přišli do Číny jezuitští 
misionáři (zvláště Matteo Ricci, 1552-1610). Tito akceptovali uctívání mrtvých 
předků a Konfuciovu etiku. Za to byli kritizováni od jiných katolických 
misionářů, kteří přišli do Číny později a na jezuity si stěžovali papeži. Papež 
Klement XI. nařídil v letech 1704 a 1715 změnu přístupu a zakázal uctívání 
předků, což Číňany vedlo až k vyhnání misionářů. Nové misie se v Číně mohly 
rozvinout teprve na počátku 19. stol. Dnešní odhady počtu křesťanů v Číně 
se pohybují od 40 do 100 milionů věřících.  

Islám se dostal do Číny prostřednictvím Arabů a muslimů ze střední Asie 
v 8. stol. Další vlna islámu přišla ve 13. století s příchodem Mongolů. Dnes je 
v Číně asi 20 milionů muslimů, ale počty stoupají, především pro snahu Číňanů 
vyhnout se státem diktované politice jednoho dítěte, která se nevztahuje na 
některé národnostní menšiny.  

Náboženský život v kontinentální Číně je dnes utlumen v důsledku 
komunistického režimu, který potlačuje všechna náboženství. Náboženský útlak 
byl zvláště silný v období tzv. kulturní revoluce v letech 1966 až 1976. Po roce 
1978 byly některé náboženské aktivity obnoveny. I když se většina Číňanů dnes 
nehlásí k žádnému náboženství, čínské náboženské tradice přežívají 
v podvědomí lidí a znovu se začínají ponenáhlu projevovat i navenek, a to spolu 
s tím, jak se Čína postupně otvírá světu. 

Na Tchaj-wanu a v Hong-kongu, které nebyly pod komunistickou 
diktaturou, se náboženství rozvíjejí svobodně. Zde je zřejmý rostoucí 
náboženský život všech přítomných věřících komunit. 
 

Souhrn 
Čína je zemí tří náboženských tradic: taoismu, konfucianismu 

a buddhismu. Ty jsou dodnes důležitou součástí čínské kultury. Číňané si často 
vybírají různé prvky ze všech těchto tradic, které v Číně málokdy existují v čisté 
podobě. Jiná náboženství, např. křesťanství nebo islám, ovlivnila Čínu v menší 
míře a jsou zde přítomna jen jako náboženské menšiny. 
  



79 
 

Japonská náboženství  
 

Základní uchopení  
Japonské národní náboženství je obrovský komplex náboženských 

představ, zvyků a praktik, které dostaly dosti pozdě jméno šintó, aby byly 
odlišeny od náboženství pocházejících z Číny, respektive z Indie zvaných 
butondo (čchanový buddhismus), respektive konfucianismus. Populárně 
se o Japoncích říká, že žijí jako konfucianisté, žení se jako šintoisté a umírají 
jako buddhisté, každý má doba šintoistický a buddhistický oltář a každý 
respektuje geomantická pravidla feng šuei, a vlastní kalendář příznivých 
i nepříznivých dní. 

Japonsko však hostí celkem čtyři velká náboženství: šintoismus, 
buddhismus, konfucianismus a křesťanství (od r. 1549). Japonské slovo šintó 
znamená cesta (do, čínsky tao). Tradičně také cesta kami (cesta ochranných 
božstev všech věcí). 
 

Zdroje 
Nejstarším pramenem týkajícím se etnických a také náboženských tradic 

Japonska je Kodžiki (vyprávěni o starobylých věcech). Sepsané asi r. 712 
důstojníkem O no Jasumarem (†724) na příkaz císařovny. Kniha pojednává 
o dějinách Japonska od stvoření světa do r. 628. Zanamenává mýty a legendy a 
také historické událsoti.  

Dále kniha Nihonšoki (Kroniky Japonska) je kompilací japonských dějin 
(známe 30 z původně 31 svazků). Byla dokončena r. 720.  Dobrým zdrojem jsou 
také čínské prameny z dynastie Wei (220-265) atd.  
 

Stará mytologie 
Z archeologických objevů známe na území Japonska neolitické kultury 

(džómon) s typickými hliněnými ženskými soškami a válečky z leštěného 
kamene (sekibo). Později Japonci praktikovali skapulomancii (věštění 
z želvoviny). 

Stará japonská mytologie je kombinací mytologií doložených i jinde 
a dosud se nepodařilo nalézt jednoznačný interpretační klíč. Pět prvních 
šintoistických božstev se samovolně vynořuje z chaosu. V důsledku několika 
spojení se rodí Izanagi (Ten, který zve) a jeho sestra Izanami (Ta, která zve). 
Oba pak z plovoucího nebeského mostu tvoří kymácením první ostrov ve 
slaném moři. Sestupují na ostrov a plodí vadného prvorozeného Hiruko 
(pijavici). Dále plodí japonské ostrovy a již zmíněné kami. Nešikovností jeden 
jejich z plodů, a to kami ohně, spálí vaginu své matky a zabije ji. Rozhněvaný 
Izanagi mu srazí hlavu a z jeho krve se rodí mnoho dalších kami. Izanagi potom, 
jak známe i z mnoha jiných mytologií, sestoupí do podsvětí (Země žlutého 
pramene), aby znovu získal Izanami, která je tam držena, protože ochutnala 
místní pokrmy (srov. mýtus o Persefoné). Spoléhaje na pomoc kami daného 



80 
 

místa, může přijít s podmínkou, že ji bude hledat v noci. Izanagi nedodrží slib 
a s pochodní v ruce zjistí, že jeho manželka je mrtvola pokrytá hmyzem. Osm 
fúrií, strážkyně Země noci, pronásleduje Izanagiho. Ten se se brání odhozením 
klobouku, který se promění ve vinici. Fúrie se zdrží hltáním hroznů. To se stejně 
jako v mnoha pohádkách např. i slovanské pohádky od K.J.Erbena, opakuje 
třikrát. Konkrétně s bambusovými výhonky a s řekou. Izanagi tak unikne, ale 
sama Izanami se ho vydá z podsvětí hledat, a to v doprovodu osmi kami blesku 
a patnácti set válečníků Země noci. Izanagi však zatarasí skaliskem přechod 
mezi oběma světy a pronese slova o jejich rozchodu: Ona dopraví každý den 
do svého království tisíc živých, ale on zajistí zrození tisíce pěti set živých. 
Světa tak má naději nevyhynout. Izanagi očistěn od styku se světem mrtvých, 
plod nejdůležitější kami šintoistického panteonu: sluneční bohyni Amaterasu 
(Velké nebeské světlo) a lstivého boha Susano-oa. Pak vznikají další pokolení 
kami, které postupně vyplňuji svět mezi božstvy a lidmi. Nejdůležitějším mýtem 
o těchto kami je ten o Izumovi a Kjúšu. Ti z Kjúšů, kteří jdou do země Jatnato, 
jsou první japonští císaři. 
 

Pluralita náboženských tradic  
Šintó je položeno na úctě ke kami, všudypřítomné manifestaci posvátna. 

Původně jsou kami zřejmě přírodní síly, předkové, pojmy, kterým ale nebyly 
budovány svatyně a místa kultu. Určité oblasti byly vymezovány jen v době 
rituálních oslav na jejich počest. Nejčastěji to byly sezónní svátky spojené 
s japonským hospodářským systémem. Individuální šintoistický kult byl 
vykonáván v soukromí.  

Japonsko je místem tradičního šamanismu, který vykonávaly nejčastěji 
ženy. Dále zde nacházíme také kulty posvátné posedlosti. Kosmologie stojící 
v základech této praxe má dvojí charakter dělení vesmíru. Buď obsahuje členění 
vertikální: nebe - země - podzemní svět mrtvých, nebo členění horizontální: 
země - věcný svět. 

Původně má každá lidská skupina své vlastní kami. Později s vznikem 
císařské moci, jsou sjednoceni a je zde pouze císařovo kami: bohyně Amaterasu 
Omikami. Od 7. století císař stanovuje úřad registrace a uchovávání kultu všech 
kami říše. V 10. století je na státním seznamu 3000 svatyní.  

Buddhismus, uvedený do Japonska r. 538, byl od 8. století podporovaný 
státem. Buddhismu se podařilo podobně jako v Číně vytvořit syntézu 
s domácími náboženskými představami. Šintoističtí kami byli ztotožňováni 
s bohy buddhismu, později dokonce byli považováni za vtělení bodhisattvů. 
V době vlády Kamakurii (1185-1333) se objevilo tendai šintó a tantrické šintó 
(šingon). V následujících staletích se naopak šintoismus snažil o očištění formou 
watarai  a jošida  šintó. 

V epoše Edo (1603-1867) vzniká syntéza šintoismu a konfucianismu 
(suiga šintó). Obrodné hnutí Motoariho Norinagy (17. století) se pokouší 



81 
 

o očistění šintoismu, ale fůze obou směrů byla úzce spojena s křesťanskou misií, 
která v ní našla inspiraci k inkulturaci nauky o  Trojici.  

Od 17. do druhé poloviny 19. století je dominantním a státním 
náboženstvím šintoisticko-buddhislická syntéza. Po něm následuje období 
oficiálním náboženstvím čistého šintó, a to díky náboženské reformě Meidži. 
 

Náboženská reforma Meidži  
Náboženská reforma Meidži po roce 1869 rozlišila čtyři typy šintoismu: 

císařský šintoismus, šintoismus provozovaný ve svatyních, sektářský šintoismus, 
lidový šintoismus. Šintoistická svatyně je od této doby již obydlím pro kami, 
které se pojí nejčastěji s nějakým přírodním místem. Pokud není svatyně 
postavena na vhodném přírodním místě, potom musí obsahovat symbolickou 
kresbu krajiny. Podstatnými se stávají rity očišťování. Spočívají na odříkání 
daných textů, spojených s velkými obřady. Původně byly praktikovány všemi 
věřícími, ale dnes je koná pouze šintoistický kněz, který má právo slavit ritus 
očišťování. Ten je složen z obětiny rýže, saké apod. doprovázené hudbou, 
tancem a modlitbami ke kami. Kami je ve svatyni představován nějakým 
symbolem (zrcadlo = Amaterasu) nebo soškou, a to vlivem buddhismu. Praxe je 
nadále kolektivní i individuální a obojí je označováno jako macuri (slavnost). 
Proto má tradiční japonské obydlí soukromý oltář se symbolickými předměty 
kami. 
 

Státní šintoismus 
Doba státního šintoismu (1868-1946) zavedla kněžstvo jako státní 

funkcionáře závislé na Odboru pro šintoismus. Vedle toho byla vláda povinna 
zajistit v Japonsku náboženskou svobodu, především tedy přestat 
s pronásledováním křesťanství. Právo na existenci mělo jen to náboženství, které 
bylo uznáno a registorováno státem. Japonský úřad Džindžikan musel již v 19. 
stoeltí řešit problém definice a klasifikace náboženství, a zvláště nových 
náboženských hnutí.  
 

Praxe lidového náboženství Japonska  
Vedle dominantního šintoismu v různých variantách existuje také 

japonské lidové náboženství (minkan šinko), které se v mnohém s lidovým 
šintoismem stýká, ale i přesto tvoří vlastní tradici. Jedná se o souhrn ritů 
na usmířenou, sezónních ritů a dalších ritů přijatých z japonských náboženství 
šintó, buddhismus, konfucianismus. Ve společnosti jsou nejčastěji dodržovány 
zvyky spojené s novým rokem (šogacu), s příchodem jara (secubun, 3. února), 
svátkem loutek (hana macuri, 8. dubna), dnem chlapců (tango no sekku, 5. 
května), Svátkem kami vody (suidžin macuri, 15. června), Svátkem hvězdy 
(tanabata, 7. července), Svátkem mrtvých (bon, 13.-16. července), podzimní 
rovnodenností (aki no higan). Účastníky slavnosti tvoří širší rodina (dozokit) 
nebo společenství sousedů (kumi).  



82 
 

Židovství - judaismus 
Judaismus či židovství je náboženství Izraele a jako dějinný jev prošel 

vývojem od rané biblické monolatrie k dnes definovanému monoteismu. 
Důležitým bodem židovského náboženství je víra, že Bůh uzavřel s předky 
smlouvu (berít), podle níž se stali židé vyvoleným lidem Božím, na kterém 
se mají zjevit spásné skutky Boží, a proto stojí pod zvláštní Boží ochranou. 
Paritní zastoupení lidu a Boha ve smlouvě však na lid klade nárok dodržovat 
smlouvu, jejíž součástí je zákon.  

Nejprve se věnujme dějinám, poté nauce a také náboženské praxi židů, 
v závěru dáme prostor současnému bohatství židovské tradice. 
 

Dějiny židovství 
Dějiny židovství jsou dlouhé téměř 4 tisíce let. Z pohledu literárních 

památek a uskutečňování kultu je možné rozdělit dějiny na dvě přibližně stejně 
dlouhé etapy: 

- judaismus biblický - asi od 19. století př. Kr. do konce 1. století po 
Kr.;  

- judaismus talmudický - od konce 1. století po Kr. do současnosti. 
Oba celky však tvoří organickou jednotu, ve které nacházíme kontinuitu.  

 
Judaismus biblický 
Židovský lid se objevil v dějinách po r. 2000 před Kr. Pochází částečně 

z Amorejců, kteří se usadili v Mezopotámii koncem 3. tisíciletí. Podle Bible, ve 
které je biblické židovství, a to především ve Starém zákoně, byli předkové 
Izraele patriarchové Abrahám, Izák, Jákob (biblická kniha Genesis). Abrahám 
(cca 19.-l8. století př. Kr.) uposlechl Boží výzvu a přestěhoval se ze své vlasti 
v dolní Babylónii do země Kanaán (Palestina, dnešní stát Izrael). Podle biblické 
tradice je praotcem nejen Židů prostřednictvím svého syna Izáka, narozeného 
z jeho manželky Sáry a také Arabů prostřednictvím svého syna Izmaela, 
narozeného ze Sářiny otrokyně Hágar. Izák měl syny Ezaua a Jákoba. Starší 
Ezau lstí přišel o zaslíbení, které získal Jákob, zvaný Izrael (Silný jako Bůh), 
protože s ním ve snu zápasil Boží anděl. V Jákobvi pokračuje linie vyvoleného 
lidu, proto je praotcem Izraelců. Ezau se stal praotcem sousedních 
a konkurenčních Edómců. Jákobovi synové se stali praotci 12 izraelských 
kmenů. Jedním z nich byl Josef, kterého bratři prodali do Egypta do otroctví. On 
se však stal místokrálem Egypta a později tam pozval v době hladu i své bratry 
s rodinami. Zřejmě počátkem 17. století př. Kr. Za cca 400 let se z vyvoleného 
lidu stal početný národ, který byl celý zotročen.  

Z egyptského otroctví vysvobodil židy na Boží rozkaz Mojžíš (jméno 
egyptského původu), který je vyvedl z Egypta kolem r. 1250 př. Kr. (biblická 
kniha Exodus). Vedl je na Sinajskou poušť, kde na hoře Sinaj, přijal od Boha 
zákon na kamenných deskách, jehož součástí je do dnes v Evropě známé 
Desatero. Po čtyřicetiletém pobytu na poušti přivedl Mojžíš Izraelce na hranice 



83 
 

země Kanaán, do které je uvedl jeho nástupce Josue (biblická kniha Jozue). 
V prvních letech bojů s místními kmeny byli povoláni Bohem muži, kteří 
se stávali soudci a vedli boje Izraele s nepřáteli. Doba soudců trvala asi 200 let 
(biblická kniha Soudců). Kolem r. 1050 sofet (soudce) Samuel jmenoval Saula 
králem Izraele, aby bojoval proti Pelištějcům. Po Saulově smrti byl jižním 
kmenem Juda za krále ustaven David, ukončil boje a přeměnil Jeruzalém 
v náboženské a politické centrum, kde byla také umístěna archa úmluvy. Král 
David vládl v Izraeli asi v letech 1000-960 př. Kr. (1 a 2 kniha Samuelova). 
Davida následoval jeho syn Šalomoun (asi 961-922), který nechal postavit první 
jeruzalémský chrám pro schránu zvanou archa.  

Po smrti Šalomouna se stát rozdělil na severní (Izrael, 10 kmenů) a jižní 
království (Judsko, dva kmeny). Obě králoství však podlehla náboženskému 
synkretismu a vojenskému tlaku okolních států. R. 722 před Kr. byl Izrael dobyt 
asyrskou říší. R. 587 nechal babylónský vladař Nebúkadnesar (také 
Nabuchodonosor) zničit první jeruzalémský chrám. Obyvatelstvo Judska bylo 
z velké části odvlečeno do Babylóna (biblické knihy Královské a knihy Kronik).  
 Z babylónského zajeti byl lid vysvobozeno perským vládcem Kýrem, 
který obsadil r. 539 Mezopotámii. Židé se vrátili do Jeruzaléma a s podporou 
Kýra vystavěli druhý chrám a celé město. Perští králové poskytovali židům 
náboženskou svobodu a ochranu před nepřáteli (biblická kniha Esdrášova 
a Nehemiášova).  

Po smrti Alexandra (323 před Kr.) se Judsko stalo součástí území 
Ptolemaiovců, kteří vládli Egyptu z hlavního města Alexandrie, města 
s významnou židovskou komunitou. Kolem r. 330 byla však perská říše dobyta 
Alexandrem Velikým, po jehož smrti se židé dostali pod nadvládu řeckých 
Ptolemaiovců. Řekové se snažili židovské náboženství a národní identitu 
potlačovat. R. 198 se Judsko dostalo do říše Seleukovců. R. 167 Antiochos IV. 
dal zrušit židovské zákony a znesvělil chrám tím, že v něm umístil sochu boha 
Dia. To nakonec vyvolalo vzpouru Židů proti nim (kolem r. 160 př. Kr.) a tzv. 
makabejské války. V těchto válkách si Židé vydobyli aspoň na krátký čas 
náboženskou svobodu a národní samostatnost. Chrám byl obsazen a očištěn 
vzbouřenci r. 164; na památku této události byl ustaven osmidenní svátek 
chanuka (zuovuvysvěcení). R. 140 byl Šimon, poslední z makabejských bratří, 
prohlášen za velekněze a etnarchu (vládce lidu). Tak se započala hasmonejská 
dynastie, která si udržela politicko-náboženskou funkci i za římského 
protektorátu (biblické 2 knihy Makabejské).  

V roce 63 př. Kr. dobyl Jeruzalém římský vojevůdce Pompeius a Judsko 
se stalo součástí říše římské. R. 40 př. Kr. byl Římany ustavený správce Judska 
Herodes, syn Antipatrův, prohlášen v Římě za krále Židů. Od r. 6 po Kr. bylo 
Judsko spravováno přímo prefektem, posléze římským prokurátorem. R. 66, 
jako odpověď na provokace prokurátora Flora, propuklo lidové povstání, 
podporované zélóty (sikaríi), židovskými vlastenci, kteří se neváhali uchýlit 
k násilí proti romanizováným Židům. Generál Vespasianus, prohlášený císařem 



84 
 

r. 69, přenechal svému synu Titovi úkol dokončit tažení započaté v Judsku. 28. 
srpna roku 70 byl druhý chrám zničen plameny a v září byl Jeruzalém vypleněn 
císařskou armádou. Poslední obránci byli rozdrceni r. 74 v pevnosti Masada. 
I když je chybou se domnívat, že po tomto datu už nebylo židovské náboženství 
Římany uznáváno, pád chrámu jistě způsobil posílení diaspory, tehdy již velmi 
starého fenoménu. 

Se souhlasem římského senátu vládl v letech 37-4 př. Kr. v Jeruzalémě 
židovský král Herodes Veliký, který zvelebil druhý chrám. Ke konci Herodovy 
vlády se narodilo v judském městě Betlémě židovské dítě Ježíš Kristus, 
zakladatel křesťanství. Po roce 30 po Kr. vznikla na základě jeho učení 
v Jeruzalémě církev, která se brzy rozešla s židovskou tradicí.   

V roce 66 se Židé vzbouřili proti Římanům, ti však odpor Židů zlomili 
v židovské válce (67-73). Roku 70 dobyli Jeruzalém a zničili druhý chrám – 
do dnes nebyl obnoven a jeho pozůstatek „zeď nářků“ je jeho jediným 
mementem. Židé byli pobyti, zotročeni nebo přežili v malých komunitách 
v různých částech římské říše. Jen zbytky židovského společenství přežívaly 
v Judsku a v Galileji (Josephus Flavius v knize Válka židovská).  
 

Judaismus talmudický  
Po dobytí Jeruzaléma Římany v r. 70 spojeném se zničením chrámu 

nesměli Židé žít v Jeruzalémě. Oběti nebyly přinášeny a funkce židovského 
kněžstva téměř zanikla. Důležitým místem zůstává město Jabne na jihozápadě 
Judska. Tam vznikla rabínská škola (rabín – židovský učitel) Jochanana ben 
Zakkaje. Živé centrum centrum židovského náboženského života. Tam se konala 
údajně r. 90 na tzv. „jabnijská synoda“, která vydala pravidla pro náboženský 
život Židů v diaspoře. Pravděpodobně se synoda nikdy nesešla, ale postupně 
vznikl úzus, který se šířil do celého židovstva. Rabíni také ustanovili kánon 
posvátných knih židovského náboženství, které tvoří židovskou bibli (křesťany 
nazývanou Starý zákon, židy nazývanou Tanak). Rabínské komentáře k Tanaku 
se nazývají midraše. 

V roce 133 vypukla vzpoura pod vedením mesiáše Bar Kochby, 
podporovaná náboženskou autoritou rabiho Akivy (asi 50-135). Její kruté 
potlačení způsobilo devastaci Judska a jeho obyvatelstva, podmínky se citelné 
zlepšily na počátku 3. stol. po Kr. Až později, když se křesťanství stalo 
výlučným náboženstvím římské říše (konec 4. stol.), byla Židům odepřena práva 
a byli vyloučeni ze všech veřejných zaměstnáni. Tato situace trvala všeobecně 
až do 18. stol. ve všech křesťanských i muslimských státech. Krátkodobé 
výjimky v muslimském Španělsku pouze potvrzují toto pravidlo. Protižidovské 
nálady (život v ghettech, pogromy) umožnily vznik antisemitismu 
(antijudaismu), který vyústil skrze německou nacistickou ideologii ve 
vyvraždění asi 6 milionů evropských Židů za druhé světové války – tzv. 
holocaust (hebrejsky šóa – pohroma). 

V islámském a křesťanském světě vzniky dvě větve diasporního 



85 
 

židovstva:  
- sefardské židovstvo (Sefard = Španělsko) ve světě islámu 
- aškenázské židovstvo (Aškenáza = Německo) ve světě křesťanství. 

Obě se liší jazykem (v sefardské ladino, v aškenázské jidiš), kulturou 
i projevy náboženského života, které se dnes částečně stírají, ale dosud mají obě 
větve vlastní náboženské předpisy a každá má svého vrchního rabína 
v Jeruzalémě.  

Dvacáté století je poznamenáno snahou o obnovu národní a náboženské 
jednoty Židů, a především obnovu státu v Palestině. Snahy mají kořeny na konci 
19. století v sionismu (politické hnutí za návrat na Sion, tedy do Jeruzaléma). 
Podporu nalezly r. 1917 v Balfourově deklaraci, která dovolovala Židům 
stěhovat se do Palestiny, která byla toho času pod britskou správou. Po druhé 
světové válce židé mohli vytvořit na území Palestiny vlastní stát Izrael – 14. 
května 1948. Arabské státy jej ovšem neuznaly, jediný Egypt jej uznal v r. 1973, 
a proto jsou s Izraelem ve válečném stavu, tedy fakticky, nebo aspoň 
diplomaticky. Na území dnešního Izraele žije asi 7,7 milionů obyvatel, převážně 
židů. Dalších cca 10 milionů jich žije v diaspoře v USA a Evropě.  
 

Židovské dějiny či dějiny židů 
Tolik stručně k dějinám malého lidu, který prošel tisíciletími a zachoval 

vlastní identitu. Jedno je jisté: judaismus přináší geniální koncept interpretace 
dějin. V počátcích originálně interpretoval kenaánské sezónní kulty. V moderní 
době vytvořil vlastní náboženství a inspiroval i křesťanství, oba systémy 
unikátně odolávají palčivé otázce dějin a uchovávají nadčasové hodnoty. 

Židovské či židovsky interpretované dějiny mají lineární charakter, nikoli 
cyklický. Není však možné zcela oddělit náboženství biblické s ostatními 
náboženstvími světa. Tedy že by ostatní náboženství pojímala čas jako 
opakování cyklu stvoření a periodické omlazováni světa, zatímco biblická 
náboženství (judaismus a křesťanství) by byla náboženstvími dějin lineárních 
bez opakování. Ve skutečnosti se ukazuje jistá spojitost mezi originálně 
lineárním a cyklickým chápáním času: neopakovatelná událost je cyklicky 
připomínána a slavena.  
 

Posvátné a další spisy Židů  
Židovské posvátné písmo tvoří sbírka knih zvaných souhrnně Tanach. 

Dále jsou v tradici uchovávány mnohé další texty, o kterých se zmíníme.  
Posvátným spisem Židů je trojice Tóra Neviim u Chetuvim (T-N-Ch = 

Tanach), Zákon, Proroci a Spisy. Je složen ze tří základních částí: vlastni Tóra 
neboli Pentateuch (pěl spisů), Proroci a ostatní Spisy. Nejstarší části Pentateuchu 
jsou z 10. stol. př. Kr. nejmladší části Chetuvim jsou z 2. stol. po Kr.  

Tóra (= Zákon) je 5 knih Mojžíšových (zvaných řecky Pentateuch, 
Pětisvazek) se skládá z Geneze (Berešit), Exodu (Semot), Levitiku (Vajikra), 
Numeri (Bemidbar) a Deuteronomia (Devarim). Tóra je sestavena ze čtyř 



86 
 

textových tradic z různých období. Zdroje jsou pojmenovány Jahvisia, který 
používá pro Boha jméno JHVH (10. stol. př.n.l.). Elohista, který používá pro 
Boha jméno v plurálu Elohim (8. stol.). Deuteronimista, který je základem 
redakce jedné části Deuteronomia (cca 622 př. Kr.). Kněžský zdroj skupiny 
kněží, který je základem Levitiku a některých části jiných spisů. Rozličnost 
pramenů nese v sobě rovněž rozličnost pojetí Boha a mýtů o vzniku kosmu 
a člověka.  

Neviim - proroci se dělí na „přední“ a „zadní“.  
- Přední: Jozue, Soudců, 1. a 2. Samuelova, 1. a 2. Královská, tedy 

období do dobytí Jeruzaléma Babyloňany r. 587. 
- Zadní proroci: Izajáš, Jeremjáš, Ezechiel a „dvanáct malých 

proroků“ (Ozeáš, Joel, Ámos, Jonáš, Malachiáš atd.).   
Ketuvim jsou různé spisy z různých dob: Job, Žalmů, Kazatel, Přísloví, 

Ester, Rút, Píseň písní, Pláč Jeremiášův, knihy Kronik, kniha Ezdrášova 
a Nehemiášova, a kniha Daniel. Knihy Rút, Pláč Jeremiášův, Kazatel a Ester 
jsou tzv. „sváteční svitky“ (megilót). Z těchto spisů se předčítá při sobotní 
a sváteční bohoslužbě v synagóze, načež se přečtená místa vykládají za pomoci 
citací z jiných míst Tanachu nebo Talmudu. 

První úplnou biblickou sbírkou je řecká verze zvaná Septuaginta, z 2. stol. 
př. Kr., která obsahuje také „apokryfy“, jež neobsahuje pozdější hebrejský 
kánonu. 
 

Talmud 
Největší soubor židovské literatury je tvořen mišnou a jejím 

pokračováním, tedy dvěma talmudy (jeruzalémským a babylónským). 
Talmud (vyprávění) není sice posvátná kniha, ale pro ortodoxní 

a konzervativní židy je stále knihou normativní, tedy v podstatě závaznou. Látka 
v Talmudu je dvojí:  

- právnická, zvaná halacha 
- vyprávěcí, zvaná hagada (teologie a legendy). 

Mišna, rabínské výklady různých míst v Tanaku, které byly kolem r. 200 
redakčně uspořádány ve sbírce zvané Mišna (=Opakování), je téměř celá dílem 
halachickým. Byla dokončena kolem r. 200 po Kr. a obsahuje 63 traktátů 
sestavených do šesti oddílů (se-darim): Zeraim (Semena), Moed (Svátky), 
Našim (Ženy), Nezi-kin (Škody), Kodašim (Svaté věci), Toharot (Očišťování). 
Další tradice, které nebyly zahrnuty do mišny (berajta), byly sebrány v dodatku 
(Tasefta).  

Učenci, zmiňovaní v mišně, se nazývají tanaim. Pozdější a pětinásobně 
početnější palestinští i babylónští rabíni z gemary jsou amoraim (obojí označení 
znamená mistr). 

Palestinský talmud (Talmud Jerušalmi) je starší a třikrát kratší a také 
méně propracovaný, byl dokončen počátkem 5. stol. Babylónský talmud 



87 
 

(Talmud Babli) kolem r. 500. Oba talmudy obsahují stejnou mišnu a jsou 
opatřené dlouhým komentářem zvaným gemara (doplnění), která se různí.  
 

Midraš 
Komentáře typu midraš mohou být jak halachické, tak i hagadické. 

Halachické midrašim jsou ke knize Exodus, Leviticus, Numeri 
a Deuteronomium. Hagadické midrašim vytvářejí řadu sbírek z různých dob, 
a to až do 18. stol. po Kr. Např. Midraš Raba (Velký Midraš), jenž obsahuje 
komentář ke Genezi (Berešit Raba nebo Genesis Raba). 
 

Apokalyptika a gnóze 
Od 3. stol. př. Kr. se židovské náboženství obohatilo o množství 

apokalyptických textů. Henocchův cyklus popisuje nebeská vidění, jiné knihy 
hovoří o příchodu nového věku -  eónu (4. Ezdráš, 2. Báruch). Jsou i mnohé 
další, které spojují vertikální výstupy a horizontální eschatologická proroctví. 
Koncem 1. st. po Kr. se objevily dva typy židovského mysticismu. První 
se zabývá spekulacemi kolem knihy Geneze a druhý, který užívá popisu 
nebeského vozu vezoucího Boží trůn ve vidění proroka Ezechiela. 

Helénistický judaismus zplodil velkého filozofa Filóna Alexandrijského 
(asi 20 př. Kr. - 45 po Kr.), který se pokusil originálním způsobem harmonizovat 
Bibli s Platónem.  

Židovská dualistická a asketická sekta esejců (v Judské poušti u Mrtvého 
moře, od cca r. 150 př. Kr. -  r. 68 po Kr.) zanechala mimo jiné významnou 
stopu literární ve „spisech od Mrtvého moře“. Nalezeno v jedenácti jeskyních 
v Kumránu r. 1947. 
 

Židovský profétismus  
Je charakteristickým jevem židovské tradice. Své kořeny má v židovské-

biblické tradici roim („vidoucích“). Slovo navi označuje jak klasické biblické 
proroky (Ámose, Ozcáše, Tzajáše, Jeremjáše, Ezechiela), tak i jejich předchůdce 
Elijáše a jeho žáka Elíšu (9. stol.), kteří byli divotvůrci a prokázali svrchovanost 
biblického Boha Jahve nad kenaánským bohem Baalem. Poselství profétismu 
v židovství je především v rovině morální a s tím související kritice sociálních 
nešvarů, kdy proroci odsuzují kenaánské kultovní praktiky jako jsou prostituce 
a krvavé oběti. Primárně však proroci zjevovali Boží vůli a s perepektivou 
poukazovali na možné důsledky nevhodného životního stylu židů, který může 
mít i tragické následky. Proroci nebyli vnímáni jako věštci, ale jako znalci Boží 
vůle.  
 

Židovská věrouka a kult    
Židovskou věrouku propracoval zejména Moše ben Maimon 

(Maimonides) (1135-1204), který formuloval ve spise Mišne Tora (Opakování 
Zákona) 13 článků židovské víry:  



88 
 

1. víra v existenci Boha Stvořitele, 
2. víra v jednotu a jedinost Boha, 
3. víra v netělesnost Boha, 
4. víra ve věčnost Boha, 
5. víra, že Bůh je jediný, ke komu je možno se modlit, 
6. víra v proroctví a jeho pravdivost, 
7. víra, že Mojžíš je největší z proroků, 
8. víra v božský původ Tóry, 
9. víra v nezměnitelnost Tóry, 
10. víra, že Bůh je vševědoucí, 
11. víra, že Bůh odměňuje spravedlivé a trestá hříšníky, 
12. víra v příchod Mesiáše, 
13. víra v nesmrtelnost duše a ve zmrtvýchvstání. 
Obsah jeho soupisu byl předmětem mnoha diskuzí a není zcela všeobecně 

přijímán, ale zde může posloužit k základní představě o obsahu židovské víry. 
V soupisu se odráží nepochybně také dobové diskuze mezi židovstvím, 
křesťanstvím a islámem. 

 
Vyznání a udržování víry 
Vyznáním víry židovského lidu v jediného Boha jsou verše z 5. knihy 

Mojžíšovy (Dt 6,4-9) nazvané podle počátečních slov čtvrtého verše Šema 
Jisrael („Slyš, Izraeli“):  

 
„Slyš, Izraeli, Hospodin je náš Bůh, Hospodin jediný. Budeš milovat 

Hospodina, svého Boha, celým svým srdcem a celou svou duší a celou svou 
silou. A tato slova, která ti dnes přikazuji, budeš mít v srdci.“ 

 
Toto vyznání je základem ranní i večerní modlitby. Víra v judaismu 

se udržuje čtením a výkladem Tanachu, zejména Tóry, denní modlitbou, 
svěcením soboty (šabatu) a svěcením svátků. Po zničení druhého chrámu nemají 
židé místo oběti, a proto neobětují. Střediskem kultu a vzdělávání ve víře zůstaly 
rodiny a staly se především synagogy. Proto je také důležité slavení svátků 
doma v rodinách i ve schromáždění náboženské obce. 
 

Modlitba  
Židé se modlí povinně tři modlitby denně: ranní (šacharit), odpolední 

(mincha) a večerní (maariv). Při modlitbě si muži oblékají modlitební šál 
s třásněmi (talit), na levou paži a na čelo si upevňují pomocí řemínků pouzdra 
(tefilin) obsahující verše z Tóry (Ex 13,1-10; Ex 13,11-16; Dt 6,4-9; Dt 11,13-
21). Na hlavu si kladou pokrývku zvanou jarmulka (nekdy také zvaná kipa). Viz 
slova Bible v Dt 6,4-9:  

 
„Slyš, Izraeli, Hospodin je náš Bůh, Hospodin jediný. Budeš milovat 



89 
 

Hospodina, svého Boha, celým svým srdcem a celou svou duší a celou 
svou silou. a tato slova, která ti dnes přikazuji, budeš mít v srdci. Budeš je 
vštěpovat svým synům a budeš o nich rozmlouvat, když budeš sedět doma 
nebo půjdeš cestou, když budeš uléhat nebo vstávat. Uvážeš si je jako 
znamení na ruku a budeš je mít jako pásek na čele mezi očima. Napíšeš je 
také na veřeje svého domu a na své brány.“ 

 
Při modlitbě stojí nad modlitební knihou a často se uklánějí. Modlitba 

se může konat buď soukromě doma, nebo veřejně v synagoze. Při veřejné 
modlitbě musí být přítomno nejméně 10 dosplých mužů židovské víry (minjan). 
Jedná s eo dospělost náboženskou, nikoliv dospělost dle občasnkého práva 
v damé zemi.  
  

Svěcení soboty (šabat)  
Sobota je u židů svátečním dnem. Nesmí se konat žádná práce, při které 

se tvoří nové hodnoty (vařit a péct, cestovat, domlouvat obchodní záležitosti). 
Svátek začíná již v pátek večer, rozsvěcují se svíce, koná se modlitba, slaví 
se hostina. Další dvě hostiny následují v sobotu, mimo bohoslužbu v synagoze 
se židé vzájemně navštěvují, věnují se rodině, zvláště dětem. 
 

Svěcení svátků  
Židé se řídí lunárně-solárním kalendářem. Měsíce mají své názvy a trvají 

29 dní. Začínají novoluním, vrcholí úplňkem v noci ze 14. na 15. den měsíce 
a končí dalším novoluním. První jarní měsíc je nisan, pak následují ijar, sivan, 
tammuz, av, elul, tišri, češvan, kislev, tevet, ševat, adar. Aby se srovnal lunární 
rok s rokem solárním, vkládá se jednou za dva až tři roky přestupný měsíc, 
zvaný „druhý adar“. Roky se počítají od stvoření světa, přičemž roku 2000 
odpovídá židovský rok 5760. Židovské svátky se dělí na náboženské, 
předepsané Tórou, a historické odkazující na události z dějin.  

Náboženské svátky, ve kterých v nichž platí úplný zákaz práce jsou tyto: 
Vysoké svátky: Nový rok (Roš ha-šana) 1.-2. tišri (oslava stvořitelského díla 
Boha); Den smíření (Jom kipur) 10. tišri (konec 40 dnů pokání, přísný půst). 
Poutní svátky: Svátek přechodu (Pesach) 15.-22. nisan (exodus z Egypta, slaví 
se velikonoční večeře seder, po celých 8 dní se nesmí jíst nic kvašeného); Svátek 
týdnů (Šavuot) 6. sivan (odevzdání Tóry na Sinaji Mojžíšovi); Svátek stánků 
(Sukot) 15.-21. tišri (Boží záchrana Izraelitů na poušti);  Osmý den shromáždění 
(Šemini aceret) 22. tišri (posvěcení chrámu); Radost z Tóry (Šimchat Tora) 
v Izraeli 22. tišri, v diaspoře 23. Tišri.  

Historické svátky, ve kterých neplatí úplný zákaz práce, jsou tyto: Svátek 
světel (Chanuka) 25. kislev - 2. tevet (nové posvěcení chrámu v r. 165 př. Kr.); 
Svátek losů (Purim) 14. adar (záchrana Židů před záhubou od Hamana díky 
královně Ester); Den smutku (Tiša be av) 9. av (smutek nad zničením obojího 
chrámu, den přísného postu). 



90 
 

Nejdůležitější židovské svátky jsou Nový rok (Roš ha-šana), Smířeni (Jom ki- 
pur), Svátek stánků (Sukot), Zasvěcení (Chemika), svátek Losů (Purim), 
Velikonoce (Pascha) a Letnice (Šavuot).  

Ros ha-šana, stavený 1. dne podzimního měsíce tišri, je pouze první 
slavností z řady, která spojuje Jom Kipur (10. tišri), Sukot (15.-22. tišri) 
a novější svátek Tóry (23. tišri) na závěr zemědělského roku. Shromáždějí je 
zahájeno za zvuku šofaru (nástroj z beraního rohu). U vody se slaví ritus zvaný 
tašiich („odhodíš“), za cílem osvobozeni od hříchu, který je odhozen do hlubin 
vod. Večer se jí  pokrmy - řepa (sitka, „vyhnat“), pórek (káral, „odsekat“), datle 
(te-marim, „ukončení“) - , které v názvu nesou dvojí význam: „Dej Bůh, aby 
naši nepřátelé byli vyhnáni, vymýceni, zahubeni…“.  

Obřady Jom kipur obsahují hluboké pokání. Noční půst a pohřebními 
nářky. Kdysi končily přenesením hříchů na obětního kozla, který byl vyhnán 
do pouště.  

Svátku Stánků (Sukot) je zemědělsky zaměřený. Jehož cílem bylo 
původně díkůvzdání Bohu za úrodu. Levitieus 23,43 je svědkem jeho přeměny 
v upomínku na východ z Egypta a stavění stanů na poušti.  

Svátek Purim (losy) má jméno odkazující na výroční věštění, která 
se na Blízkého Východě běžně konala. Dnes ale oslavuje biblickou hrdinku 
Ester, která zachránila lid před masakrem (Ester 13,6). Slaví se 13. adaru.  

Pascha a Svátek nekvašených chlebů jsou původně dva různé svátky, 
které jsou sloučeny, aby připomínaly východ z Egypta. Beránek naznačuje, že 
u vzniku této slavnosti, slavené za úplňku 14. nisanu, byl svátek prvotin. Symbol 
byl pozměněn, aby připomínal desátou egyptskou ránu (Exodus 2), a záchranu 
židovských prvorozenců. Kniha Exodus 12 připojuje týden po svátku Paschy 
zákaz požívání kynutého chleba, což je dáno později také v souvislosti 
s východem z Egypta. Je tu zřejmá snaha interpretovat dějiny podle klíče 
neseného tradicí. Svátek paschy se stal podkladem pro oslavu křesťanských 
Velikonoc, které jsou do dnes jedním z nejvýznamnějších evropských svátků.  
 

Iniciační obřady 
Běh života je spojen s mnoha iniciačními obřady. Mimo níže jmenované 

může najít obřady spojené s vzdělávacím procesem dětí a mládeže apod. Zde 
jsou nejvýznamější:  

Obřízka (mila) – 8. den po narození chlapce, přitom chlapec dostane 
hebrejské jméno (u dívek obřízka není, hebrejské jméno dostávají první sobotu 
po narození).  

Přijetí mezi dospělé (u chlapců ve 13 letech – bar micva, u dívek ve 12 
letech – bat micva).  

Svatba (chatuna) spojená s požehnáním a podpisem svatební smlouvy 
(ketuba).  

Pohřeb (mavet) spojení s dodržováním smutku a modlitbami za zemřelého 
(kadiš).  



91 
 

 
Proudy a směry v dějinném judaismu 
Na přelomu letopočtu byly v judaismu tyto nábožensko-politické směry:  

- Farizeové: důsledně zachovávali Tóru i tradici, věřili ve vzkříšení 
a příchod Mesiáše, zastávali nacionální a protiřímské postoje, po zničení 
druhého chrámu dali vznik rabínskému judaismu.  

- Saduceové: uznávali pouze psanou Tóru, nikoli ústní tradici, popírali 
vzkříšení a nesmrtelnost duše, spolupracovali s Římany, po zničení 
druhého chrámu postupně zanikli.  

- Zélóti: uznávali Tóru, očekávali Mesiáše jako politického osvoboditele, 
byli ochotni pod jeho vedením bojovat, vyvolali 2 velká povstání proti 
Římanům (r. 66 a 132), pak zanikli.  

- Esejci: dodržovali Tóru, očekávali Mesiáše, neúčastnili se společensko-
politického života, žili v ústraní u Mrtvého moře (Kumrán), měli přísný 
řád, po zničení druhého chrámu zanikli.  

- Samaritáni byli potomci severních izraelských kmenů, pomíchaní 
s asyrskými kolonisty, kteří se oddělili v 5. stol. př. Kr. od Židů, postavili 
si oltář na hoře Garizim, uznávali pouze Tóru. Po porážce Židů v r. 70 
jich hodně ubylo, dnes žijí v počtu asi 600 v Palestině u Nábulusu. 

  
Později vznikají v dějinách židovství další směry, které jsou dnes určující 

pro náboženskou sebeidentifikaci věřících. Žid se narodí do jedné z těchto tradic 
a je v ní vychová, Pokud se jendá o konvertitu, potom se rozhosuje o konverzi 
k některému z těchto směrů.  

- Rabínský ortodoxní judaismus vznikl po zničení druhého chrámu kolem 
nového střediska v Jabne, představuje nejvýznamnější směr judaismu, 
která přetrval rozkol s křesťanstvím, boje s gnosticismem a dualismem ve 
2.-3. století, s islámem v 7.-8. století, s karaismem v 9.-10. století, spory 
s kabalou ve 12.-15. století, s chasidismem a haskalou v 18. století 
a rozkol s reformním a konzervativním židovstvím v 19. století. 
Ortodoxní židé se řídí Tórou a Talmudem, přičemž zachovávají vše, co je 
dnes ještě možné. 

- Kkaraismus vznikl v 8. století v Iráku a Persii, uznává pouze Tanach, 
nikoli ústní tradici a Talmud. V 9.-10. století se značně rozšířil 
v sefardské větvi judaismu. Dnes je pouze sektou sněkolika desítkami 
tisíc členů v Polsku, Turecku a Izraeli. 

- Kabala představuje mystický směr, který navazuje na gnosticismus. Jejím 
nejstarším spisem je Kniha stvoření (Sefer jecira), sepsaná patrně 
v Babylónii v 7. století. Podává ucelený systém židovské mystiky 
a vysvětluje stvoření 10 cestami Boží moudrosti (sefirót), přičemž 
základem dalších 22 cest je 22 písmen hebrejské abecedy. Další spisy 
kabaly jsou Kniha světla (Sefer ha-bahir) z 12. stol. a Kniha záře (Zóhar), 
v nichž jsou gnostické nauky o převtělování. Kabala vyústila 



92 
 

do mesiánských hnutí a do chasidismu.  
- Chasidismus vznikl počátkem 13. stol. v Porýní jako hnutí zaměřené 

na obnovu víry a zbožnosti. Jeho základním spisem je Kniha zbožných 
(Sefer chasidim). Později se rozšířil v Polsku a na Ukrajině jako lidové 
hnutí, zde se utkal v 18. století s rabínským judaismem. Za 2. světové 
války prakticky zanikl v důsledku šóa. Dnes je obnoven v Izraeli 
a v USA.  

- Haskala představuje židovské osvícenství, tj. hnutí za lepší vzdělání 
a významnější úlohu Židů ve společnosti. Založil je v 18. století židovský 
filozof Moše Mendelssohn.  

- Reformní judaismus vznikl v 19. století jako opozice proti rabínskému 
judaismu. Klade důraz spíše na osobní morálku než na předpisy Tóry, 
z níž zachovává jen to, co je vhodné.  

- Konzervativní judaismus vznikl rovněž v 19. století jako umírněné křídlo 
reformního judaismu. Zachovává Tóru ve všem, co je dnes možné bez 
velkých obtíží. 

- Liberální judaismus (rekonstrukcionismus): Vznikl ve 20. století v USA 
jako moderní hnutí, které volně vykládá Tóru na základě zkušeností 
židovstva celého světa.  

 
Shrnutí  

Judaismus je prorocké monoteistické náboženství, které se odvolává 
na Boží zjevení, jak je zapsáno v posvátných spisech, které tvoří sbírku Tanach. 
Rabínský judaismus se dále opírá o tradici, která je obsažena také v písemné 
sbírce rabínských výkladů zvané Talmud. Dnešní judaismus se dělí na mnoho 
směrů, které společně tvoří židovstvo. Klíčový pojem smlouvy spojuje vyvolený 
lid s Bohem. Originální schopnost interpretace dějin pomáhá židům žít vždy 
nově v měnícícm se světě v kontinuitě živé tradice v dějinách.  
 
  



93 
 

Islám dějiny a nauka 
 

Základní charakteristika islámu  
Etymologie slova: Slovo islám pochází z arabského slovesného kořene s-

l-m, které značí ve tvaru islám „podrobit se“ Bohu. Označení muslim (m.) 
muslima (f.) značí „ten, který se podrobuje“ Bohu. Sami muslimové označují 
své náboženství také jako dín, vyjadřují tím náboženství jako náboženký systém.  

Islám odkazuje svými kořeny do arabské pouště, odkud pochází jeho 
zakladatel a také první vojenští dobyvatelé, skrze které se rozšířil do celého 
světa.  

Islám je svým charakterem náboženství zjevené, protože jeho zakladatel 
prorok Mohamed (570-632) odkazoval na zjevení, která přijímal od Boha 
(Alláha) skrze anděla Gabriela (arab. Džibríla). Vedle toho je islám náboženství 
přirozené, protože i prorok Mohamed odkazoval stvoření prvního člověka 
Adama, který byl muslimem stejně jako další ze starozákonních proroků. Každý 
člověk je podle přirozenosti (fitra) zrozen vždy jako muslim, ale výchovou může 
být sveden z cesty. Zjevení přijaté v konečné podobě Mohamedem je 
dokonalým vodítkem na cestě životem.  

Islám se tedy v sebeprezentaci považuje za přirozené náboženství 
jediného Boha, které vyznávali už mnozí proroci a vyvolení (hanífové) před 
Muhammadem, a to např. Adam, Abrahám, Mojžíš, Jan Křtitel, Ježíš Kristus. 
Mohamed je pak pečetí proroků, respektive je posledním Božím poslem či 
apoštolem (rasúl), proto o něm hovoříme jako o zakladateli islámu. 

Islám je nejmladší z abrahámovských monoteistických náboženství 
rozšířených do celého světa. Vznikl na Blízkém východě a dnes jsou jeho 
vyznavači rozeseti po celém světě. Naukově se z části opírá o biblické zjevení 
žido-křesťanské tradice, ale jeho zakladatel přichází s nárokem na očistu tohoto 
zjevení od mylné interpretace židů a křesťanů. Vše zjevené je dokonale 
obsaženo v Koránu, který je posvátným textem.   
 

Vznik islámu  
O předislámské Arábii, kde vznikl islám, víme s jistotou tolik, že byl 

místem semitského polyteismu, se silným vlivem arabizovaného judaismu 
a východního křesťanství. Kulturní vliv helénismu a Říma je zcela 
nepopíratelný. Arabský jazyk a také kultura se rozvíjel pod vlivem především 
syrského křesťanství. Nerozšířenějšími náboženskými představami bylo uctívání 
astrálních božstev Slunce, Měsíce a Venuše. Rozšířená byla víra v duchy 
(džiny), kteří nebývali vždy zlí. Mezi mnoha jinými bohy byl uctíván i Al-láh 
(to-božstvo) a také ar-Rahmán. Dějiny náboženství odhalují známky henoteismu 
a monoteismu. V době příchodu islámu byla především Mekka centrem obchodu 
a také kultu mnoha božstev s centrálním postavením svatyně Kaaba, která 
obklopuje do dnes slavný černý kámen, o jehož původu se vedou spory. Zřejmě 
meteorit. Hlavním způsobem obživy byla pastva a obchod.  



94 
 

Zakladatel islámu je prorok Mohamed, který žil podle dostupných 
informací v Arábii v letech asi 570 až 632 po Kr. Narodil se ve městě Mekka 
z kmene Kurajšovců, a to z jeho chudé větve z rodu Hášimovců. Jeho otec 
Abdalláh zemřel ještě před jeho narozením, ve dvou letech osiřel zcela. V péči 
svéh děda Abd al-Muttaliba se věnoval od mládí obchodní činnosti a provázel 
obchodní karavany na cestách do Sýrie, tím získal silné povědomí o judaismu a 
křesťanství. Později po smrti děděčka jej přijal do rodiny strýc Abu Talib, který 
mu byl oporou i v dospělosti v době prvních veřejných vystoupení. Při 
pracovních cestách po poloostrově se seznámil s náboženstvím křesťanů a židů 
a poznal jejich vyspělou písemnou formu kultury a předávání víry. Naproti tomu 
v Mekce bylo uctíváno několik stovek bohů. Nejednota kultu tříštila také 
jednotu obyvatel. Vedle toho také morální úpadek společnosti byl značný 
a ekonomický a mocenský zájem stál nejvýše. Mohamed si uvědomil potřebu 
náboženské reformy směrem k monoteismu. 

V pětadvaceti letech se  oženil se svou bohatou zaměstnavatelkou 
Chadídžou a stal se tak finančně nezávislým. V době svatby byla Chadídža asi o 
dvacet let starší než on. S touto ženou prožil 25 let manželství, ze kterého vzešlo 
6 dětí. Dva synové zemřeli v útlém věku, čtyři dcery se dožily dospělosti. 
Nejvýznamnější a nejznámější je Fátima provdaná za Mohamedova bratrance 
Alího. Spory o následnictví Mohamedovo v roli vůdce komunity se vedly 
především v intencích rodové linie. To vedlo k rozkolu na sunnitskou a šíitskou 
stranu islámu, rozdělení je politické, teologické důvody byly hledány až později.  

První sňatek umožnil Mohamedovi soustředit pozornost na náboženské 
otázky a více se věnovat náboženskému rozjímání. Křesťanský mnich Bahiráh 
v něm údajně rozpoznal prorocké poslání. Při jedné ze samotářských nocí 
na hoře Hírá nedaleko Mekky kolem roku 610 se mu podle jeho slov dostalo 
prvního zjevení, ve kterém viděl postavu archanděla Gabriela, který mu ukázal 
knihu a slyšel hlas přikazující, aby četl. Iqra´! Ze stejného slovního kořene je 
potom odvozeno i slovo Korán, které odkazuje na proces čtení nějakého textu, 
a ne na text samotný. Mohamed se opakovaně vymlouval, že neumí číst, ale byl 
přinucen a nakonec uposlechl a tak se dozvědě, že je vyvoleným poslem Božím. 
Zjevení pak pokračovala až do jeho smrti. Nejprve o svých zážitcích hovořil 
se svými nejbližšími, až po třech letech začal veřejně hlásat, to co přijal. Zjevení 
sám nezapisoval, toho se chopili až jeho následovníci, kteří nejprve text 
memorovali a později zapisovali, tak vznikl Korán.  

Obyvatelé Mekky prorockému poslání Mohameda příliš nedůvěřovali, 
přesto se kolem něj shromáždil okruh následovníků. Především vládnoucí 
politické a ekonomické elity viděly v Mohamedových slovech riziko ohrožení 
zavedeného chodu společnosti, častých náboženských poutí, výnosného 
obchodu atd. Náboženská a společenská reforma by ohrozila jejich moc a vliv 
na společnost. 

Situace v Mekce se po smrti Abu Táliba a Chadídži stala neúnosnou 
a Mohamed musel hledat útočiště mimo rodné město. Město Jathríb vzdálené asi 



95 
 

400 km od Mekky se stalo jeho novým útočištěm. Oáza byla obsazena arabským 
obyvatelstvem se silnou židovskou komunitou a také s jistým množstvím 
křesťanských věřícících. V roce 622 společně s Abú Bakrem a dalšími asi 70 
muslimy odešli do Jatríbu a tak vykonali hidžru, tedy přerušili své původní 
rodové svazky a připojili se k cizí komunitě. Tento rok je počátkem islámského 
letopočtu. Tak bylo rozhodnuto později za Mohamedova politického nástupce 
Omara.  

Někteří obyvatelé Jatríbu byli ochotni islám přijmout. Především se zde 
Mohamed stává jak náboženskou, tak i politickou autoritou. Jako správce místa 
opírá svoji autoritu o Božské zjevení. Jatríb byl později přejmenován na Město 
Prorokovo (madina n-nábí) či na Město zářící (madína l-munawara) a zkráceně 
je nazýváno Medína (město). Muhammad byl z velké části uznán za proroka 
a zároveň za politického vůdce celého nově vzniklého společenství věřících, 
které po vyjasnění pojmů označuje slovem umma. Odtud se datuje spojení 
náboženské a politické roviny v islámu, tedy náboženská etika a občanské právo 
jsou úzce spojeny a konkrétní vyjádření získávají v právu šaría.  

Muhammad uzavřel smlouvu se všemi kmeny žijícími v Medíně, která 
měla napomoci k překlenutí vzájemných sporů. Židé však Mohameda kritizovali 
kvůli překrucování Písma, na které se odvolával. Mohamed proto obrátil směr 
modlitby (kibla) od Jeruzaléma k Mekce. Dále stanovil pro muslimy spojené 
v ummě jako sváteční den místo pátek. Židé byli jeho autoritou zčásti z Medíny 
vyhnáni, zčásti pobiti jako nepřátele ummy. 

Hlavním cílem Mohameda však byl návrat do rodné Mekky, se kterou 
vedl dlouhé a rafinované boje, přepadal jejich karavany, až byl r. 628 uzavřen 
mír, v průběhu kterého bude Medínským dovoleno vykonat pouť do Mekky. 
Mohamed pod jistou zámonkou vstupuje r. 630 do města a celé místo vojensky 
obsazuje. Provádí okamžitě náboženskou reformu. Ke svým bývalým 
nepřátelům byl velmi štědrý, a pokud se přiklonili k jeho reformě, byly jim 
zachovány i jejich původní pozice ve společnosti. Kaaba se stala centrem života 
muslimů. 

V průběhu dalších dvou let dobyl Mohamed se svými stoupenci a za 
podpory Mekkánců prakticky celou Arábii, která postupně přijala islám. 
Náboženské neusilámské komunity byly převdeny na islám, nebo musely 
Arabský poloostrov opustit. V roce 632 vykonal poslední pouť do Mekky, 
později nazvanou „pouť na rozloučenou“. Po návratu do Medíny onemocněl 
a zemřel v náručí své nejmladší ženy Áiši. Nad jeho hrobem v Medíně stojí 
mešita, kterou muslimští poutníci často navštěvují po ukončení poutních 
slavností v Mekce. Místo patří do posvátného okrsku, kam není dovoleno 
vstoupit ne-muslimovi.  
 

Autorita v islámu  
V centru islámu i života každého muslima stojí zjevený posvátný text, tím 

je Korán. Velkou závaznost má také sunna a v praxi je často aplikována šaría. 



96 
 

 
Korán  
Slovo qurán, ze kterého vziklo slovo Korán znamená „předčítat, 

přednášet“ a pro muslimy je to řeč Boží, kterou skrze archanděla Gabriela slyšel 
Mohameda a přednášel posluchačům. Maďarský orientalista Ignác Goldziher 
přirovnal Korán v křesťanské terminologii ke vtělenému Slovu Božímu: „Jako 
se v křesťanství Slovo stalo tělem, tak se v islámu Boží slovo stalo knihou.“ 
Z toho plyne také velká úcta muslimů k psanému textu Koránu.   

Z toho samozřejmě neplyne, že je role proroka Mohameda obdobná roli 
Ježíše Krista v křesťanství. Mohamed byl vždy považován pouze za člověka, 
vyvoleného být poslem Božím. Muslimy je pouze uznáván jako příklad 
vzorného života, proto jsou vyprávění o jeho slovech a skutcích (hadíty) 
shromážděné v sunně přijímány s velkou vážností.  

Bůh promlouvá v Koránu v první osobě plurálu, případně ve třetí osobě 
singuláru. Korán je zvláštním literárním druhém, je psaný veršovanou prózou 
a vyniká krásou a působivou obrazností. V dějinách arabštiny má tento text 
nezastupitelnou roli jako referenční bod. Jazyk Koránu je vznešený a stal 
se normou klasické arabštiny. Po dlouhých diskuzích byl v ortodoxním islámu 
uznán Korán za nestvořený, věčný Boží atribut.  

Korán byl Mohamedovi zjeven v lunárním měsíci ramadánu, proto je 
tento měsíc privilegovaným obdobím postu a četby Koránu. Později mu byl 
zjevován po částech, které jsou podmíněny dobově a situačně. Prorok pak verše 
při svých veřejných vystoupeních vykládal a komentoval. Proto se obsahy 
jednotlivých částí dosti liší a někdy si i odporují. Ortodoxní islám tvrdí, že platí 
vždycky to, co je pozdější. Později zjevený příkaz či zákon ruší dřívější. Zjevení 
se dostavovala ve stavu extáze, do kterého Mohamed upadal nečekaně 
i úmyslně. Jeho okolí (tzv. ashábové) rozlišovali, co je zjevení samotné a verše 
memorovali, případně zapisovali.  

Až po prorokově smrti byl text sepsán a vytvořen kánon posvátného textu. 
Jednak umírali lidé, kteří si text pamatovali, ale bylo třeba také zabránit 
odchylkám ve čtení a výkladu Koránu. Práce zahájil chalífa Uthmán. Ustanovil 
komisi, která v letech 651-655 pracovala v čele s Mohamedovým tajemníkem 
Zaídem a uspořádala „kanonický text“ koránu. Všechny ostatní nekanonické 
verze byly na příkaz Uthmána zničeny. 

Konečná podoba zapsaného koránu postrádá jednotný příběh či dějovou 
linii, jako je známe z Nového či Staého zákona. Korán je uspořádán do 114 
kapitol (súr), které se skládají z veršů (sg. ája, pl. aját, doslova znamení). 
Sesbírané kapitoly jsou seřazeny mechanicky od nejdelší do nejkratší 
s výjimkou první súry Otvíratelky (Fátiha), která plní funkci důležité modlitby 
srovnatelné s křesťanským otčenášem. Jednotlivé súry jsou označeny názvy 
a údajem o místě jejich vzniku: Mekka, Medína. Číslování kapitol není obvyklé, 
ale přesto se běžně používá. Muslimové znají súry nejčastěji podle jejich názvu: 
Ženy, Kráva, Fátiha, Prostřený stůl atd. Zbožní muslimové se velmi často Korán 



97 
 

učí zpaměti. Každá ze súr kromě jediné začínají basmalou: Ve jménu Boha 
milosrdného a slitovného (arab. Bismilláhi r-rahmáni r-rahím).  

Islám tradičně nedovoloval Korán překládat do jiných jazyků, protože 
Boží slovo se podle slov Koránu stalo arabskou knihou a pouze v arabštině je 
možné mu zcela porozumět. Po rozšíření islámu do nearabského světa, stal 
se překlad nutností, ale je pokládán za výklad smyslu Koránu, než za překlad 
a přesné znění. Korán se zpravidla v překladu vydává dvojjazyčně spolu 
s arabským originálem. V českém jazyku existují tři překlady Koránu 
z arabštiny. Katolický kněz I. Veselý byl první od roku 1912, A.R. Nykl 1938 je 
druhý překladatel, I. Hrbek 1972 je překladatelem třetím. Ivan Hrbek, autor 
posledního českého překladu Koránu se pokusili uspořádat jednotlivé súry podle 
časového pořadí zjevení, což je velmi nejisté a diskutabilní. Především je to však 
nekanonické a čtenáři často působí potíže s orientací v již tak náročném textu.  

S příchodem Koránu se uskutečnil Mohamdův plán vstupu arabského lidu 
do společenství „lidu knihy“ (ahl al-kitáb), do kterého spadali židé, křesťané 
a zoroastrovci. Korán se stal také základem islámské věrouky, mravouky 
a práva. Už v prvních stoletích islámu se začaly rozvíjet náboženské vědy, 
především exegeze Koránu (tafsír). Výklady Koránu se soustředí především 
na jazykovou stránku, historické okolnosti zjevení, případně související 
svědecky doložené tradice (hadíthy) z života prorokova. Korán je jako neměný 
atribut Boží chápán a vykládán vždy doslovně. Proto jsou novější výklady z 19. 
a 20. století (F. Rahmán, M. Arkoun), které používají poznatky moderní vědy, 
odmítány.  
 

Výklad koránu 
Výklad koránu byl podmíněn dvěma skutečnosti: kodifikací Koránu jako 

textu a potřebou odpovídat na nové otázky, které nejsou v posvátném textu 
řešeny. Brzy se ukázaly dva směry výkladu, které stály na dvou stranách sporu 
o správný výklad. Již od devátého století především racionalitou vedená strana 
zvaná mu´tazila inklinovala k tawílu – alegorickému výkladu. Naproti tomu 
směr, kterému dnes říkáme orthodoxie, užíval metodu zvanou tafsír, která 
převládla. Orthodoxie prosadila názor, že Korán je nestrořený atribut Boží a 
stejnou charakteristiku, odvěkou transcendentní existenci přiřkla také Božímu 
zákonu. Dnes je jeho viditelná podoba známa jako šaríja. 
Brzy vykriztalizovaly základní principy, které známe do dnes.  

- Primární bylo pravidlo o verších zrušený a zrušujících (Korán 2:106). 
- Dalším principem, opět vzešlým z Koránu, bylo pravidlo o zřetelnosti 

textu. Některé části jsou jasné a jiné víceznačné. Ty jasné jsou podstatou 
koránu. Nejasné a výceznačné jsou zvláštně předmětem vědy tafsír.  

- Text Koránu byl také nahlížen ve dvojici pojmů záhir a bátin, vnější 
stránka textu a skrytý smysl textu.  

 



98 
 

Základním stavebním kamenem výkladu byly však hadíthy, které se jeví jako 
svého druhu komentáře ke Koránu.  
  

Sunna  
Vznik sunny byl motivován smrtí proroka Mohameda, který byl nejen 

prostředníkem nových zjevení, ale také vykladačem často nejasných formulací 
v Koránu. Proto je islámská tradice (sunna) souhrnem slov a skutků 
Mohamedových, nebo Mohamedem potvrzených skutečností, které prezentovali 
jiní (např. hadith 1082 ve výběru Zahrada spravedlivých).  

Mohamed je považován za vzor dokonalého muslima, protože on byl Bohem 
vyvolený a jako posel a prorok správně vedený. V Koránu se o něm dokonce 
říká, že pro něj není hříchem to, co ostatní za hřích mohou považovat, potože on 
dostal v této věci zjevení (Korán 33:38). A samozřejmě je v Koránu 
představován jako příklad pro věřící (33:21) a ti jsou vyzýváni k jeho 
následování (7:158). 

Tradice, která se odvolává na svědectví těch, kteří ji předali neporušenou tak, 
jak ji slyšeli od svých předchůdců, přičemž ti první ji přijali od proroka. Výroky 
se nazývají hadíthy (zprávy). Každý hadíth se skládá ze dvou částí: svědectví či 
řetěz tradentů (isnád) a výroku (matn). Svědectví obsahuje seznam těch, kdo si 
výrok předávali, až k prorokovi samotnému. Isnád sestává zpravidla z pěti či 
šesti jmen, tedy pěti šesti generací, než byl hadíth zapsán.  

Ústní předávání nebylo vždy přesné, proto existují různé verze a různé 
sbírky. Ustálila se šestice kanonizovaných sbírek, které jsou obecně přijímané. 
Jedná se o sbíry od Al Bucharího, Muslima, al Thirmidího, Adú Daúda, al- 
Nasáího, od Idb Mádžy. První dvě patří k nejuznávanějším. Z těchto sbírek pak 
vznikaly zůzné výbory a kompilace, které dosahovaly větší či menší vážnosti.  

Od 9. století islámští učenci rozvinuli kritiku hadíthů, které rozdělili 
na správné, dobré a slabé, podle míry spolehlivosti isnádu.  

Většinový sunnitský islám hadíthy přijímá a pracuje s nimi při výkladu 
Koránu a formulaci práva. Menšinové proudy (šíité, cháridžité) je odmítají 
a uznávají pouze Korán, respektive vytváří vlastní sbírky tradice, které používají 
při výkladu povátného textu.  

Opakem k tomuto tradičnímu materiálu se pak stává bida, tedy to, co je nové. 
Bida se stává synonymem pro omyl a herezi.  
Prvním velkým vykladačem koránu je již Mohamedův bratranec Ibn Abbás. 
Největší ústu projevují muslimové tafsíru Abú Džafara at-Tabarího (zem. 923, 
Tafsír dvou Džalálů)  
 

Šaría 
Součástí sunny je také islámské právo tradičně označované jako šaría, 

které někteří právníci prosazují jako občanské právo zavazující všechny (i 
nemuslimské) občany. Na nemuslimy žijící v muslimské společnosti se šaría 
vztahuje v tom smyslu, že tito žijí ve společnosti řízené právem šaría, které musí 



99 
 

především ve veřejném prosptoru respektovat. Obecně platí, že šaría je božský 
zákon a interpretace tohoto zákona je fikh neboli právní věda. Ta produkuje 
široce známé fatvy, které jsou de facto právním názorem právníka nebo právní 
školy. Mají tedy závaznost jen do té míry, do jaké se konkrétní věřící sám hlásí 
k dané tradici.  

Mohamed nerozlišoval zákon náboženský a sekulární, proto se šaría 
aplikuje na každou oblast lidského života. Legalistický charakter muslimské 
životní praxe souvisí s antropologickými představami obsaženými v Koránu. 
Bůh je jmenován nejen jako Alláh, ale především jako ar-rab (pán, vládce), 
vedle mnoha jiných a epitet. Člověk je potom označován jako abd 
(privilegovaný boží otrok). Aby otrok došel dokonalosti, je třeba, být poslušný 
příkazu svého pána, a tento příkaz je obsažen primárně v Koránu a dále rozvíjen 
v božím zákonu šaría. Naplněním příkazu se muslim stává dokonalým.  

Prameny islámského práva jsou tradičně čtyři: Korán, sunna, idžmá 
(shoda muslimské obce ve sporné otázce) a kijás (analogie). V sunnitském 
islámském právu vznikly v průběhu staletí čtyři madhaby (školy, nauky), které 
se vzájemně respetují a jsou považovány za ortodoxní. Přesto mohou právnící 
těchto škol při řešení právní otázky dojít k rozdlným závěrům. Důvodem je 
různý způsob práce s prameny a odlišný důraz na jejich užívání.   

 
Hanafijský madhab. 
Zakladatelem je Abú Hanífa (†767), který působil v Bagdádu, kde je taktéž 
pohřben. Ústřední právní systém v Osmanské říši a říši Velkých Mongolů. 
Dodnes je dominantní v Sýrii, Iráku, Turecku a Afgánistánu. Klade důraz 
na vlastní úsudek a zvykové právo, trestní právo je značně tolerantní 
k jinověrcům a obecně je mírné. 
 
Málikovský madhab 
Zakladatel Málik Anas (†795). Je souhrnem noha dílčích tradic. Významný je 
jeho příklon k zásadě istisláhu – tj. přihlédnutí k obecnému zájmu ve sporných 
případech. Užíván v muslimském Španělsku a na Sicílii, dále v subsaharské 
Africe, ale té v Kuwaitu, Saudské Arábii.  
 
Šáfiovský madhab 
Založil Muhmmad Idris aš-Šáfií, student výše zmíněného Málika (†820). 
Působil stejně jako jeho učitel v Káhiře, kde je pochován. Snaží se vyrovnat 
pozici mezi extrémy lpění na tradici a (asháb al-hadíth) a lpění na vlastním 
názory (asháb ar-ra´j). Rosšířen světově především Jižní Asii, Somálsku, 
Jemenu, částech Egypta a Indii.  
 
Hanbalovský madhab 
Zakladatelem je  Ahmad ibn Hanbal (†855). Málo rozšířený. Odmítá právo 
na vlastní úsudek, velký důraz na tradici. Převládá v Saudské Arábii. 



100 
 

 
Šíitská větev vytvořila vlastní tradici madhabů, ze kterých jsou 

nejvýznamnější džafarovský, zajdovský, a aleviovský. 
Vývoj právní vědy prošel vrcholným vývojem v 9.-10. století. 

V muslimské ummně se poté rozšířil názor, že zakladatelé jednotlivých 
madhabů byli absolutními mudžtahidy (usilovači) a že se dveře idžtihádu 
(vlastního úsudku) uzavřely. Šíité však připouštějí idžtihád stále a moderní 
exegeté se o něj snaží také. 

Z právního hlediska se kvalifikace osob rozlišuje co do způsobilosti 
k právním úkonům hierarchicky takto: svobodní muslimové; otroci, jinověrci. 
Lidské činy se z náboženského hlediska klasifikují jako: 

1) fard, wádžib: povinné dle Koránu, povinnost individuální i kolektivní, 
jako je modlitba nebo džihád;  

2) sunna, mustahabb, mandúb: činy doporučené, ale nevyžadované; 
3) mubáh: činy indiferentní (např nadužívání vody při rituální očistě);  
4) makrúh: činy zavrženíhodné, které nejsou trestné (např. týrání zvířat);  
5) harám: zakázané činy. Halál je protikladem harámu a je to vše, co je 

dobré.  
 

Pět pilířů islámu  
Na základě Koránu a tradice (sunny) vypracovali islámští právníci 

(fukáhá, sg. fakíh) v 8.-10. století pravidla, která určují povinnosti věřícího 
muslima k Bohu, rodině i společnosti. Povinnosti k Bohu se nazývají „pilíře 
islámu“ a v sunnitské větvi je jich zachováváno pět:  

1) Vyznání víry, svědectví víry (šaháda): „Není boha kromě Boha 
a Muhammad je Alláhův posel.“ (Lá illáh ilá alláh, wa muhammadun 
rasúl aláhi). Upřímné pronesení šahády je považováno za přijetí islámu. 
Oficiálně se koná před svědky a je o něm vykonán zápis. Šaháda je 
užívána jako zvolání v denním styku i povinných v modlitbách.  

2) Modlitba (salát): Koná se pětkrát denně, a to při východu slunce, 
v poledne, odpoledne, při západu slunce a po setmění. Před modlitbou 
se koná rituální očista (wudú), a to vodou (koupel nebo omytí) či 
odrhnutím pískem. K modlitbě je třeba vyhledat čisté místo a vzít si čistý 
šat, postavit se čelem k Mekce (kibla), vzbudit modlitební úmysl (níja), 
znát arabská slova modlitby a modlitební pohyby. K modlitbě není nutné 
navštívit mešitu (masdžid, místo klanění), ale je možné se modlit 
na kterémkoli čistém místě, např. na modlitebním koberečku, ale je 
možné v nouzi použíti noviny, kus čisté látky apod. Ideální je modlitebna, 
tedy mešita. Páteční den (jaum al-džuma), který je dnem svátečním, ale 
nikoliv dnem pracovního klidu. Účast na odpolední modlitbě v mešitě je 
povinná a je spojena s chutbou (kázáním), kterou pronáší imám („ten, 
který stojí vepředu“) z minbaru (vyvýšeného místa v mešitě) Imám 
obvykle řídí společnou modlitbu. Pokud není přítomen, modlitbu řídí 



101 
 

vybraný jedinec ze shromáždění. K modlitbě svolával muezzin z ochozu 
minaretu (manára), který je součástí mešity. Dnes jsou nejčastěji 
používány amplióny a moderní technika. Modlitba je povinná pro dospělé 
muže, ženy se mohou připojit, ale pouze v oddělené části mešity, aby 
nerušily muže v jejich povinnostech. 

3) Almužna (zakát): Původně almužna pro chudé věřící odváděná místní 
komunitě, která ji samam využívala. Dnes je to náboženská daň, která 
se platí jednou za rok, a to ve výši asi 2,5 % z drahých kovů, živého 
zvířectva, u plodin bývá vyšší asi 10 procent. Vybírá ji v muslimských 
zemích nejčastěji stát a tvoří tak důležitou součást příjmů státního 
rozpočtu. Částku může podle uvážení rozdělit i sám muslim. Povinnost 
platit zakát má každý, jehož majetek přesáhne přesně stanovenou 
minimální roční výši (nisáb). Limit určují jednotlivé právní školy různě. 
Každý muslim je vyzýván také ke konání sadaky (s-d-k, slovní kořen 
značí spravedlnost), tedy nepovinné almužně. Příjemci almužny jsou 
podle Koránu a pozdějšího práva tito: chudý muslim, pověření výběrem a 
rozdáním zakátu, nemuslim, který by mohl konvertovat k islámu, otroci (k 
získání svobody), zadlužení muslimové (oddlužení), kdo koná džihád, 
muslim na cestách. Zakát očišťuje majetek, proto nemůže být zdrojem 
podpory privilegované rodiny Mohamedovy, tedy i jeho příbuzným a 
jejich potomkům.  
„Almužny jsou pouze pro chudé a nuzné, pro ty, kdož je vybírají, pro ty, 
jichž srdce se sjednotila, pro otroky a zadlužené, pro boj na cestě Boží a 
pro toho, kdož po ní kráčí podle ustanovení Božího, a Bůh je vševědoucí, 
moudrý.“ (Korán 9:60) 

4) Půst (saum, sijám): Je předepsán v posvátném měsíci ramadánu, kdy 
začalo zjevení Koránu. Začíná se novoluním. Půst je povinný pro každého 
muslima s výjimkou dětí, starců a těhotných žen. Nemocní a cestující jsou 
také osvobozeni, mají však půst nahradit po uzdravení či ukončení cesty 
v jinou dobu. Půst se dodržuje denně po celý měsíc od ranního rozšeření 
až do západu slunce. Je třeba se zdržovat jídla, pití, kouření, sexu i hádek 
a válek. Rytmus života v měsíci ramadánu se mění. Lidé pracují jen velmi 
málo, a to nejčastěji dopoledne, odpoledne již většinou odpočívají a spí. 
K večeru se probouzejí, po západu slunce se najedí a pak zase pracují 
a jedí do pozdních nočních hodin. Půst má vychovávat k sebeovládání a 
k intenzívnější bohoslužbě. Ke konci ramadánu se slaví Noc moci (Lajlat 
al-kadr), ve které byl Mohamedovi prvně seslán Korán. Konec postu 
se nazývá id al-fitr a je spojený s oslavami. 

5) Velká pouť do Mekky (hadždž). Koná se ve 12. měsíci islámského roku 
poutním měsíci (dhú l-hidždža). Každý muslim ji má vykonat aspoň 
jednou v životě, pokud mu to dovolí finanční situace. I tuto povinnost 
mají pouze muži, ženy mohou jít na pouť pouze v doprovodu blízkého 
muže, ale právní autority v tomto stále vedou diskuzi. Koná se také malý 



102 
 

hadždž, který je obsahově téměř stejný jako velký, co se týká úkonů 
v Mekce. Velký hadždž je však spojen s mnoha dalšími aktivitami v okolí 
Meky. Pouť je úzce spojena s příběhem Abrahámova syna Izmaela, syna 
Hagary. Podle Mohamedova kázání byl příběh umístěn do Mekky. Izmael 
je podle tradice islámu jako prvorozený syn Abrahámův (či Ibrahimův) 
praotcem všech Arabů. Dnes se přijíždí a přilétá nejčastěji do Džiddy, 
odkud přichází poutníci do Mekky. Sedmého dne měsíce zde probíhá 
kázání (chutba), večeře, modlitby a rozjímání a s poutí spojené 
organizační záležitosti. Zde se osmý den koná tawáf – poutníci obchází 
sedmkrát Kabbu. Dále pijí z pramene Zamzam a běhají mezi pahorky Safá 
a Marwá na připomínku toho, jak Hagar hledala pramen vody pro syna 
Izmaela umírajícího žízní. Pouť pokračuje 9. dne měsíce na návrší Arafat 
asi 20 km od Mekky, kde se brzy ráno shromáždí poutníci oblečení 
do bílého poutního šatu (ihrám). Odtud se putuje k návrší Muzdalifa, kde 
se bdí po celou noc na modlitbách. Desátého dne měsíce se kupují 
a obětují obětní zvířata Bohu. Maso poražených ovcí se posílá do chudých 
islámských zemí. Ještě ten den se provádí kamenování satana v Miná, 
znázorněného kamenným pilířem. Po tomto aktu končí pouť a poutníci 
odchází do Meky, kde se věnují dobrovolným náboženským činnostem, 
opakují tawáf a pití vody atd. Před návratem domů často navštěvují 
Medínu a hrob jejich proroka Mohameda.  

 
Pilířů je známo mnohem více, ale tyto jsou obecně uznávané jako základní. 

Mezi pilíře islámu bývá někdy řazen také džihád, úsilí o šíření víry, svatá válka. 
Činí tak někdy například šíité, kterí jako mnšina v islámu zažívali mnohá 
pronásledování od většinové větve muslimů. V Koránu je džihád většinou 
chápán jako válka proti nevěřícím a modloslužebníkům. Chápání převládá 
do dnes, avšak právníci islámu připomínají také duchovní pojetí džihádu. 
Stupnice může být následující: 

1) džihád srdcem (al-džihád bi l-kalb) jako přemáhání zlých sklonů 
a projevy zbožnosti; 

2) džihád jazykem (al-džihád bi l-lisán) jako hlásání a šíření islámu; 
3) džihád rukou (al-džihád bi l-jad) jako pomoc lidem v nouzi; 
4) džihád mečem (al-džihád bi l-sajf) jako válka na obranu islámu. 

 
Věrouka islámu  
Základem věrouky je jednoduché a jasné vyznání víry zmíněné výše. 

Věrouka islámu je předmětem mnoha diskuzí a vedle tradičních konstant islámu: 
monoteismus (tawhíd) a Korán jako Mohamedem zjevené slovo Boží se může 
zvláště v lidových projevech lišit. Přesto je možné ji shrnout citátem z Koránu, 
který byl podkladem k rozpracování věrouky.  
 



103 
 

„Vy, kteří věříte! Věřte v Boha i Jeho posla, v Písmo, které seslal poslu Svému, i 
v Písmo, které seslal již předtím. A kdo nevěří v Boha a Jeho anděly a Jeho 
Písma a Jeho posly a v den soudný, ten zbloudil zblouděním dalekým.“ (4:136) 
 

1) Monoteismus (tawhíd, jedinečnost Boží). Bůh je jediný bůh, nestvořený, 
stvořitelem všeho, všemohoucí, vševědoucí, nejvýš spravedlivý, ale 
zároveň i milosrdný a slitovný. Obvykle je mu dáváno 99 překrásných 
jmen (asmá l-husná), epitety jsou vybrány z Koránu. Sté jméno je Bůh, 
všechna slova jsou vybrána z Koránu a vyjmenovávají se při modlitbě 
islámského „růžence“ s 99 kuličkami. 
S tím souvisí otázka stvoření a hříchu. Bůh stvořil nejprve anděly, kteří 
žili v ráji. Potom stvořil prvního člověka a přivedl jej k andělům, aby 
se mu poklonili. Ďábel (Iblís) to odmítl a byl za to vyhnán z ráje do pekla 
(2, 31-33). Kromě andělů a lidí stvořil Bůh také džiny, kteří žijí v poušti 
a jsou buď dobří, nebo zlí. Podle koránu Satan ponoukal Adama a jeho 
ženu, aby jedli ze zakázaného stromu, a sliboval jim za to, že se stanou 
anděly a budou nesmrtelní. V Koránu je Adam po hříchu ihned 
omilostněn: „Potom Pán jeho si jej vyvolil, odpustil mu a správnou cestou 
jej řídil.“ (20:122). Adam se stal prvním poslaným od Boha, prorokem a 
chalífou.  
Muslimové hřích nechápou jako dědičný prvotní hřích, ale jako důsledek 
lidské přirozenosti – „člověk je věru stvořen slabým“ překládá Ivan 
Hrbek. Někdy je ke zlému člověk pokoušen Iblísem, někdy se v koránu 
hovoří o jeho vlastní duši (nafs), která našeptává a svádí ke zlému. Zde se 
ale již od počátku dějin objevuje paradox Boží všemohoucnosti a lidské 
svobody. Tento skutek byl prvním lidským činem ve smyslu svobodné 
volby. Alláh je všemocný a vševědoucí, člověk ale má svobodnou volbu. 
Teologové vedli spory o předurčení a svobodu člověka. Mutazila tvrdila, 
že předurčený osud by byl v rozporu s Boží spravedlností. Převládl ale 
názor al-Aš´ariho (nar. v Basře v Iráku, zemřel 936) a jeho následovníci 
soudili, že člověk nejedná libovolně podle své vůle, protože by to 
odporovalo Boží všemohoucnosti, ale má pole možností, které mu Bůh 
připravil a on je podle uvážení volí a tak jedná. Boží možnosti jsou 
neutrální, ale podle volby člověka v daném prostoru a čase se stávají 
dobrými nebo špatnými. Tak je člověk svobodný a Bůh všemohoucí 
zároveň. 

2) Zjevení. Bůh se v tradici islámu ukazuje jako náchylný ke komunikaci 
s člověkem, kterému pro jeho správné vedení posílá knihu svého zjevení. 
V islámu existuje koncept nebeské knihy (umma al-kitáb), který je 
opakovaně zjevován lidem, kteří však nejsou schopni správě zjevení 
přijmout. Tak se na zemi nachází porušený obraz v tradici judaismu (tóra) 
i křetanství (evangelium). Až „arabský Korán“ je skrze Mohameda 
dokonale zjeven a zaznamenán. S tím souvisí otázka proroků a poslů.  



104 
 

3) Poslové a prorocký úřad. Tradice islámu rozeznává dvě základní 
kategorie: posel a prorok. Posel je nadřazená kategorie. Posel může být 
poslán být prorokem. Bůh tedy sesílá lidem proroky, aby hlásali Boží 
zjevení a uváděli je na cestu spásy. Korán zná sedm proroků: 3 arabské 
(Ad, Thamud, Madian), 4 hebrejské (Noe, Lot, Abrahám a Mojžíš). Ježíš 
(Ísá) je v Koránu označován jako Slovo nebo duch (rúch) Boží.  
Mohamed (koruna proroků) na sebe vztáhnul příslib o příchodu 
Přímluvce, který pronesl Ježíš Kristus před odchodem do nebe (61,3). 
Smrt Kristovu na kříži Korán neuznává (4,150-153). Spravedlivý Bůh by 
prý nemohl nechat trpět spravedlivého. Na kříži zemřel Ježíšův dvojník, 
podle některých výkladů jeho zrádce Jidáš. Křesťanům Mohamed vytýká, 
že Ježíše nazývají Synem Božím, zatímco on se nazýval Synem člověka. 

4) Andělé byli stvořeni a známe jich několik i jménem (Džibríl, Mikhalíl, 
Harut and Marut). Výjimkou je pak Iblís, který je považován za padlého 
anděla. Dále se hovoří o andělech bezejmnenných, které stráží pekelnou 
bránu, je znám také anděl smrti. Lidová tradice ale tuto kategorii nauky 
rozvedla to obrovských podorbností a zná celou řadu andělů a jejich úkoly 
při posledním soudu, po smrti člověka. Ale například andělé Azrael, 
Israfil, Munkar a Nakir jsou známi až z hadísů.  

5) Poslední soud. Na konci světa budou všichni lidé souzeni Bohem ze 
svých skutků. Mrtví budou vzkříšeni a dostanou přitom nová těla. 
Nevěřící a zlí budou odsouzeni a půjdou do pekla, kde budou trápeni 
věčným ohněm. Dobří věřící budou přijati do ráje do Boží blízkosti, kde 
se budou radovat. Budou jim sloužit nebeští číšníci a krásné, věčně mladé 
dívky s jasnýma očima. 
Představa pekla (džahannam) je spojena s ohněm a plameny: 
„A věru jsme připravili pro nespravedlivé oheň, jenž hustým dýmem je 
obklopí. A poprosí-li o pomoc, bude jim pomoženo vodou podobnou 
kovu roztavenému, jež spálí tváře jejich. A jak odporný to nápoj a jak 
hnusné to místo pobytu!“ (18:29) 
Ráj je v Koránu popsán jako místo radovánek: 
„Jim budou patřit zahrady Edenu, pod nimiž řeky tekou; tam budou se 
náramky zlatými zdobit, do šatů zelených z hedvábí a brokátu se odívat a 
v nich na lehátkách odpočívat. Jak krásná to odměna a jak výtečné to 
místo pobytu!“ (18:31) 
Spory o symbolické a doslovné vyklady pečlivě sledovali křesťané a 
muslimské vykladače kritizovali. Jedním z nejznámějších textů je kniha 
od Džalála ad-Dina as Sujútího (1445 - 1505).  Dnešní interpreti se snaží 
poukázat na tělesný rozměr věčné radosti ve spojení s duchovní radostí – 
věčnost nebude netělesná, ale tělesně duchovní v jednotě bez dualismu.  
Eschatologie. Zvláště mekkánské období vzniku Koránu je protknuté 
myšlenkou brzkého konce světa. Představy jsou inspirovány 
křesťanstvím, židovstvím, manicheismem a samozřejmě doplněné 



105 
 

Mohamedovým poslestvím. Známky posledních dnů jsou tyto: vpád Góga 
a Magóga (Jadždžúdž a Madžúdž), objevení zvláštních zvířat, úkazy na 
nebi, tedy na Měsíci, příchod antikrista Daždžála (od syrských křesťanů, 
masích al-dadždžál – lži mesiáš), který je slepý na jedno oko, přijde na 
obrovském oslovi atd. (vypráví o něm Abů Hassan al-Kisá´í i o jeho 
střetnutí s al-Chidrem) a pak přijde Ísa jako mahdí.  Nastane vzkříšení a 
soud, tedy jaum al-qijáma (den vstání). V lidové tradici má tento den 
mnoho další jmen.   

 
Životní iniciační rituály v islámu 
Jako i v jiných tradicích je v islámu slaveno to nejdůležitější v každém 

lidském životě: narození, manželství a smrt. Oslava je soukromou i veřejnou 
událostí.  

Děti jsou vždy chápány jako Boží dar člověku. Podle přirozenosti je 
každý narozený člověk považován za muslima. Krátce po narození vezme otec 
dítě do svých rukou a pošeptá mu do pravého ucha vyznání víry (šaháda), aby 
dítě slyšelo Boží slovo dříve, než slovo lidské. O sedm dní později dostane dítě 
jména, z nichž jedno je odvozeno od Alláha nebo Muhammada. Chlapci jsou 
v této době obřezáváni, mohou být ale obřezáni až později. Od čtyř let a čtyř 
měsíců a čtyř dnů začíná dítěti náboženská výchova. Basmala a Fátiha jsou 
první verše Koránu, které se děti naučí. Další výchova probíhá do dospělosti 
v mešitě, v madrase (škole). 

Rodina je považována v islámu za základ společnosti a manželství za 
správný způsob života. Výběru životního partnera do manželství se účastní 
široká rodina. Ženich nebo jeho otec platí věno (mahr), jako pojistka pro nevěstu 
v případě rozvodu. Jádrem obřadu je podpis svatební smlouvy; podepisuje ji 
ženich a zástupce nevěsty v přítomnosti dvou mužských svědků. Nevěsta podle 
právních škol má vyjádřit souhlas, za který je někdy považováno i mlčení. 
Nevěstinou soukromí je chráněno od počátku svatby až do konce manželství. 
Často se ani na svatebních oznámeních neobjevuje její jméno. Svatby se slaví na 
dvou místech, můži odděleně a ženy odděleně. Po svatbě potom platí pravidlo 
muharamu. Manželství může být i polygamní (muž může mít až 4 ženy), ačkoliv 
se o tom vedou diskuze. Amír Alí (narozen v Britské Indii, působil jako právník 
v Kalkatě, z. 1928) trvá například na monogamii. Muslim si může vzít ženu 
z lidu knihy, ale muslimka pouze muslima. Adopce, jak je známa v západním 
světě, není dovolena. Šíitské větve islámu někdy dovolují dočasné manželství 
(mu´ta), které však vedou k legalizaci prostituce, proto se na tento institut snáší 
kritika.    

Muslimové věří ve vzkříšení těla a život po smrti, a proto přistupují ke 
smrti s nadějí a příliš netruchlí. Umírající odříkává šahádu a příbuzní čtou u jeho 
lůžka pasáže z Koránu. Po smrti se tělo třikrát omyje, zabalí do tří bílých pláten 
a odnese na místo pohřbu. Mrtvola se položí přímo do půdy tak, aby její pravá 
strana byla ve směru k Mekce. Než se pozůstalí vrátí domů, odříkají ještě 



106 
 

Fátihu. První pátek po pohřbu mohou členové rodiny navštívit hrob a položit 
na něj palmový list jako symbol míru. Pohřeb je v islámu prováděn do země, 
spalování mrtvol neexistuje. Nejčastěji do 24 hodin od úmrtí. Před posledním 
soudem a vzkříšením podle lidové tradice, navštíví hrob dva andělé a zeptají 
se zemřelého, zda je hoden nového života. Proto se nad hrobem recituje vyznání 
víry (šaháda), aby mrtvý znal odpověď zajišťující vstup do ráje.   
 

Lidová zbožnost 
Prorok Mohamed patří mezi největší postavy islámu. Ačkoliv ortodoxie 

v podání učenců tvrdí, že jediný zázrak Mohamedova života je Korán, 
v literatuře, která je nesmírně bohatá, nacházíme celou řadu zázračnáých příběhů 
z jeho života. Mohamed je vysoko ceněnou postavou a muslimové se snaží ji 
chránit všemi silami. Asi největší projevy zbožnosti nacházíme v době oslav 
jeho narozenin tzv. maulid, den jeho smrti. Oslavy jsou známé až od 12.-13. 
století.  

Mnohem početnější je ale úcta ke světcům (walí). Úcta k ženám je také 
přítomna, ale je slabě dosvědčená (walíja). Jsou to nejčastěji súfijiští mistři, tedy 
mystikové. Tato praxe je pak v rozporu se samotným textem Koránu, protože 
poutníci se snaží získat na maulidu tzv. baraka (požehnání) a světec se tak stává 
sprostředkovatelem milosti. Proto se věřící uchylují k světcům i pro pomoc 
v podobě exorcismu. To je v rozporu s principem Koránu, který tvrdí, že mezi 
člověkem a Bohem není prostředníka. Tradice tvrdí, že Mohamed navštěvoval 
hroby světců a proto i v lidové tradici se konají obrosvké poutě na výročí smrti 
světce spojené s veselím, jídlem, tancem a touhou získat tzv. baraka. Místo 
určení maulídu je poměrně jednoznačné, ale datum bývá často problematické. 
Zajímavé je, že některé svátky se neřídí islámským kalendářem (lunárním), ale 
v Egyptě například koptským (solárním). Maulidy jsou vždy spojením roviny 
světské a duchovní. Vedle konání obrovských trhů pak jednotlivá mystická 
bratrstva (taríqa) konají obřady (dhirk) formou vzávání chvály např. (tasbih). 
 

Několik poznámek k dějinám islámu  
Po Mohamedově smrti se stali jeho nástupci v čele obce (chalífa) 

postupně jeho příbuzní: Abu Bakr (632-634), Umar (634-644), Uthmán (644-
656) a Alí (656-661). Všichni byli ve funkci zavražděni. Po odstranění Alího 
se chopili moci Umajjovci (661-750), kteří nebyli Mohamedovi blízcí příbuzní. 
Byli proto v r. 750 nahrazeni Abbásovci (750-1258), kteří byli prorokovi bližší 
příbuzní. Jednalo se především o politickou a správní funkci světa islámu, 
chalífa nebyl nikdy věroučně-náboženskou autoritou.  

V 9. století dochází k zásadnímu sporu mezi islámskými teology 
racionalistického směru (mutazila) a ortodoxními právníky Hanbalova směru, 
kteří odmítali snahu rozumem pochopit Boha nad rámec jeho zjevení. Nauka 
mutazilitů byla posléze odmítnuta jako neortodoxní, ale nakonec se prosadilo 
kompromisní pojetí teologa al-Ašarího. Jádrem sporu byl Korán jako zjevená 



107 
 

pravda. Ašarí tvrdil, že Korán je nestvořený a věčný Boží atribut. Boží atributy 
obecně (ruka, trůn) je třeba chápat jako reálné, nikoli alegorické. Dále tvrdil, že 
člověk má možnost svobodně přijmout Boží vedení a tím si získat zásluhy za 
dobro, které koná pod Božím vedením.  

Právnická a příliš suchá a chadná nauka však nevyhovovala širokým 
vrstvám islámu, a proto se do islámu začal pronikat mysticismus. Syntézu 
racionality, zjevení a mystiky provedl vrcholný teolog středověku al-Ghazzálí 
(†1111), který vystoupil proti filozofům a přijal oporu mystické náboženské 
zkušenosti.  Islámská mystika (súfismus) se rozvíjela od 10. století (al-Halládž, 
al-Ghazzálí) a dosáhla svého vrcholu ve 13. století v mystické poezii perského 
básníka Rumího (†1273) a v díle mystika Ibn Arabího (†1240). Tyto nározy 
měly velký vliv i na evropskou renesanční filosofii (Picco della Mirandola). 
Islámská mystika je však převážně odmítána ortodoxním islámem, který 
upřednostňuje prostou víru v Boží zjevení a horlivé plnění náboženských 
pravidel a konání skutků zbožnosti.  

Tragická událost se stala ve středověku, kdy islámská arabská civilizace 
utrpěla ve 13. století velkou ránu po dobytí abbásovské říše Mongoly. Dobývání 
celého světa muslimskými vojsky bylo považováno za potvrzení pravosti islámu 
a jeho podpory z Boží strany. Mongolové jako ne-muslimové však náhle v  r. 
1258 dobyli Bagdád. Později byli sice formálně převedeni na muslimskou víru, 
ale trauma zůstalo. Podobně i ze Španělska byli Arabové vytlačeni španělskou 
reconquistou, která byla dovršena dobytím Granady v r. 1492. 

Od 16. století arabské země podmanila (s výjimkou Maroka) Osmanská 
říše. Islám v ní zpočátku zažil nový rozkvět, ale od 18. století se projevovala 
stagnace a úpadek. To podnítilo obrodné snahy v islámu, které se začaly 
ukazovat koncem 19. století a plně se projevily ve 20. století. Trauma 
imperialismu a kolonialismu západních zemí vůči islámským zemím je trvalým 
místem sváru světa islámu a západního kulturního okruhu.  
 

Rozšíření islámu dnes  
Nejpočetnější větví islámu jsou sunnité, kteří se drží tradice (sunna), 

uznávají legitimitu všech chalífů v dějinách islámu a respektují většinové názory 
islámských duchovních autorit. Tvoří asi 70-90 % všech muslimů.   

Menšinovou větví islámu jsou šíité (šía znamená strana, tedy „ti, kteří 
jsou na straně Alího), kteří odmítají sunnu, neuznávají legitimitu Umajjovců 
a dalších chalífů, těžce nesou zavraždění Muhammadova syna Husajna v r. 680 
v bitvě u města Karbalá (v dnešním Iráku). Tzv. „dvanáctníci“ věří, že 12. 
imám, který se v r. 873 v dětském věku skryl (oficiálně byl zabit), přijde znovu 
na svět před koncem časů jako Boží posel (mahdí) a nastolí spravedlnost. Šíité 
tvoří asi 10-30 % všech muslimů. Irán, Irák, Ázerbajdžán a Bahrajnu jsou však 
většinově šíitské země. Významné skupiny jsou též v Libanonu, Sýrii 
a Afghánistánu. 



108 
 

Cháridžité jsou nejméně početnou větví islámu. Jsou to muslimští 
puritáni, kteří tvrdí, že v čele islámské obce má stát nejlepší muslim bez ohledu 
na jeho sociální, etnický atd. původ. Takový chalífa může být také sesazen. 
Dnes existuje jen velmi malá skupina, která má stoupence v Ománu, Alžírsku, 
Tunisku a Lybii. Cháridžité tvoří asi 1 % všech muslimů. 

Islám je územě rozšířen především ve všech arabských státech na Blízkém 
východě a v severní Africe, a také ve Střední Asii (Ázerbajdžán, Turkmenistán, 
Uzbekistán, Kazachstán, Kirgizstán, Tádžikistán), v Turecku a na Balkáně 
(Albánie, jižní Srbsko, Bosna, Kosovo), na Středním východě (Irán, 
Afghánistán, Pákistán, Bangladéš, Indonésie, Malajsko, Filipíny, Indie). Není 
ale výjimkou nalézt vyznavače islámu i v Evropě, Americe, Austrálii, a to 
především vlivem ekonomicky motivované migrace. Počet věřících muslimů 
se odhaduje na 1,6 miliardy z celosvětové populace. Vlivem značného 
populačního přírůstku v islámských zemích a místy také násilné islamizace stále 
roste islám enormně. Přesné statistiky však neexistují a odhady mohou být 
mnohdy zavádějící, navíc mnoho obyvatel islámských zemí jsou muslimy pouze 
nominálně a jejich náboženský život ve skutečnosti neexistuje.  
 

Závěr  
Islám je přísně monoteistické náboženství založené prorokem 

Mohamedem. Islám uznává jediného Boha jako stvořitele, dobrotivého 
a milosrdného, ale také spravedlivého, který bude soudcem v poslední den světa. 
Slovo islám znamená dobrovolné podrobení se Bohu. Bůh zjevil svou vůli 
prorokům, a to zvláště Mohamedovi, jako poslednímu Božímu poslu. Ten je 
pečetí všech proroků. Boží zjevení dané Mohamedovi je uchováno v Koránu, 
který je slovem Božím. Prorokovy výroky a skutky jsou dochovány v sunně, 
která je zapsanou tradicí islámu a je normou pro víru i mravy. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 
 

Sikhismus 
 

Základní charakteristika  
Slovo sikh je odvozeno z pálijskeho sikkha (sanskrt. šišja), což znamená 

učedník. Sikhismus je možné definovat jako indický náboženský mystický směr 
typu bhakti, založený ve středověku.  
 

Zakladatel a jeho nauka 
Sikhismus vznikl v 16. stol. po Kr. Zakladatelem sikhismu je Bábá Nának 

(1469-1538). Pocházel z Pandžábu v dnešním Pákistánu z indické společenské 
třídy kšatrija. Po mystické zkušenosti, kterou měl v devětadvaceti letech, Nának 
prohlásil: „Neexistují hinduisté, neexistují muslimové.“ Vzdal se majetku 
a zaměstnání a stal se duchovním učitelem. Jeho záměrem je sladění hinduismu 
a islámu. Respektive reforma hinduismu, proto vede polemiku s polyteismem, 
kritizuje kastovního systému a prosazuje askezi jako záruku náboženského 
života. Za svého života ho následovali jak hinduisté, tak i muslimové. Proti 
polyteismu hlásá Nának přísný monoteismus. Bůh se podle něj nemůže vtělit či 
ukázat v těle, to je nepochybná insppirace islámem. Na rozdíl od ortodoxního 
islámu však hlásá možnost extatického spojení s Bohem. Z hinduismu přijal 
učení o mája (iluzorní tvořivé moci), o reinkarnaci a o nirváně. Dále tvrdí, že 
Brahma, Višnu a Šiva jsou božskou trojicí stvořenou právě touto májou.  

Cesta ke spáse je nabízena všem v této podobě: je nutné mít gurua, 
opakovat v mysli božské jméno, zpívat hymny, sdružovat se se svatými muži. 
Ženy se mohou účastnit vyučování jako muži.  Polygamie je praktikována, ale 
není pravidlem. Asketismus a umrtvování nejsou doporučovány. Před Bohem 
jsou si podle guru Nánaka všichni rovni, proto nejsou nutné kasty. Guru Nának 
za svého života kázal zpěvem a na rabab (strunný nástroj arabského původu) ho 
doprovázel muslimský hudebník. 
 

Základní dějinná linie 
Po guru Nánakovi následovala řada devíti guru. Hodnost náboženského 

vůdce se stala dědičnou. Angad (1538-1552) ustanovil posvátnou abecedu sikhů 
na základě paňdžábských písmen. Amar Dás (1532-1574), Rám Dás (1574-
1581). Ardžan (1581-1606) zahájil stavbu Har Mandám, Zlatého chrámu, 
uprostřed jezera v Amritsaru a sestavil Granth Sáhib neboli  Vznešenou knihu 
sikhů (později Adí Granth čili První knihu). Posvátný spis obsahuje Ardžanovy 
hymny, dále obsahuje Džapdži neboli posvátnou modlitbu složenou Nánakem, 
zpěvy prvních guru a patnácti předchůdců, hinduistických i muslimských 
mystiků, mezi nimi Kabíra (1380-1460), svatého z Banárasu, který může být 
považován za přímého předchůdce guru Nánaka. Ardžan byl pronásledovaný 
mongolskými muslimskými vládci, kteří dobyli severní Indii (Mughalové, 1526-
1658), a proto nabádá svého syna Har Gobinda, aby zahájil boje. Har Gobind 
(1606-1644), Har Rái (1644-1661), Har Krišan (1661-1664), Teg Bahadur 



110 
 

(1664-1675). Sikhové, kteří se zříkají alkoholických nápojů, tabáku 
a umrtvování těla askezí proto začali pěstovat vojenské ctnosti. Později se z nich 
stala výkonná bojová síla, a to zvláště po popravě guru Teg Bahadura v r. 1675. 
Jeho syn Gobind Singh (1675-1708) byl po svém válečném křtu nazýván Singh 
(Lev). Proto ustavil Khanda-di-Páhul neboli Křest meče, který zavazoval 
stoupence Lvů až k smrti. Dále ustanovil zákony této komunity a formoval 
z velké části její současnou podobu.  

 
Písma 
Místnost s písmem Adigranth (gurdvára) je místem kultu, stejného 

významu jako kult guru. Četba tvoří jádro bohoslužby. Každá kopie Ádigranthu 
musí být identická (obsahuje asi 1500 stran se stejnou úpravou).  

 
Praxe 
Podle Gobind Singha mají sikhové na sobě nosit 5 k jako znaky sikhismu:  

1) kes (dlouhé neholené vlasy a dlouhé vlasy jako znak svatosti 
a oddanosti Bohu),  

2) kangha (hřeben pro základní čistotu, jeden ze základů sikhismu), 
3) kirpán (zahnutý krátký meč jako symbol ochoty bojovat proti 

fyzickému i duchovnímu útisku),  
4) kach (krátké kalhoty na znamení, že jejich nositel je stále připraven 

bránit sikhismus),  
5) kam (ocelový náramek ocelový náramek nošený na pravém zápěstí 

jako připomínka, že Bůh je jen jeden a že pouto mezi Bohem 
a věřícím nelze rozbít).  

Gobind Singh zrušil veškeré kastovní rozdíly a stal se vůdcem mocné 
armády páriů konvertovaných a změněných v bojové Lvy. Před svou smrtí 
zrušil instituci guru a byl tak posledním devátým v řadě. Na jeho počest byl 
vytvořen nový soupis textů tzv. Granth, známý pod názvem Granth druhého 
guru. Ten obsahuje Džapdží Gobinda Singha, Chválu Stvořitele (Akal Ustát), 
hymny věnované Svatému meči (symbol blahodárné Boží moci), Úžasné drama 
(veršované dějiny deseti guru). 

První verš posvátného textu Ádigranthu je základem celého sikhského 
náboženství a je znám jako Múlmantar. Konstatuje, že Bůh je nepoznatelný, bez 
podoby, bez vlastností a mimo veškerý popis. Z toho plyne, že Boha nelze 
pojímat v lidské podobě. Ale slovo boží, které vyjádřili gurové a zejména 
Ádigranth, je Bůh přítomný ve světě, zejména v hloubce lidské duše. 
 

Jádrem života je hledání pravdy 
Sikhismus zdůrazňuje osobní vztah k Bohu vnitřním rozdmýcháváním 

božské jiskry, která je v každé duši. Každý člověk musí objevit Boha sám, 
protože sikhismus nemá kněze, kteří by sloužili jako prostředníci. Sikhismus 
chápe muže a ženy jako sobě rovné a usiluje také o prolomení třídních bariér. 



111 
 

 
Sikhismus zachovává indiskou tradici reinkarnace i s naukou o karmanu. 

Vysvobození z cyklu zrození, života a smrti lze dosáhnout jedině meditací 
o Bohu a službou druhým.  

 
Chrám 
Chrám neboli gurdvdra je pro všechny sikhy hlavním místem bohoslužeb. 

Aby mohla být budova uznána za gurdvdru, musí v ní být vystavena kopie 
Adigranthu. Sikhové mají uctívat Boha společně, protože to sjednocuje 
komunitu. Guru Nának učil, že shromáždění věřících je pozivitní v tom ohledu, 
že se v něm člověk spojuje s dobrými a stává sám dobrým. Gurdvdru lze snadno 
rozpoznat podle žluté vlajky s dvěma meči o dvou ostřích (nišán sdhib) 
vyvěšené venku. Jinak je prostor prázdný a nejsou tu žádná sedadla; jenom 
na zdech mohou být obrazy různých guruů. Po bohoslužbách jedí všichni 
společně v langaru.  

 
Svátky a slavnosti 
Tři hlavní svátky sikhů jsou společné s hinduismem vaišákhí, diválí a hóla 

móhallá. Hlavními slavnostmi jsou gurpúrby, připomínající události ze života 
guruů. 

 
Sikhismus dnes 
Dnes žáci guru Nánaka (sikhové) tvoří uzavřenou společnost, nosí 

zvláštní oblečení, dlouhé vlasy, turban na hlavě a krátkou zahnutou dýku pod 
šatem. Zachovávají některé hinduistické tradice, avšak věří v jednoho Boha, 
čtou o něm ze svých posvátných spisů a snaží se pomáhat ostatním členům své 
komunity. Sikhismus je rozšířen hlavně v indickém státě Pandžábu a má asi 30 
milionů vyznavačů. Nejposvátnějším chrámem sikhů je Zlatý chrám ve městě 
Amritsaru. Vstup do bratrstva je povolen mužům i ženám. Muži i ženy jsou pak 
chálsy a muži dostávají příjmení Singh (Lev), ženy Kam (Princezna). Iniciačním 
obřadem je „křest mečem“. 
 
  



112 
 

Nová náboženská hnutí a sekty 
 

Následující oddíl má za cíl představit základní pojmy vztahující se 
k novým náboženským směrům především v západní společnosti. Navaážeme 
zde na pojmy představené v prvním oddíle, kde jsme diskutovali metodologii a 
základní terminologii. Předstvaíme si vybrané další pojmy, základní typologie a 
následně také výběr reprezentativních a také rozšířených náboženských směrů 
v západní společnsoti.   
 

Definujme nejprve pojem spirituality 
Slovo spiritualita (duchovní život) pochází z křesťanské teologie a jako 

jeho definici můžeme použít tuto větu: Duchovní život (spiritualita) je takový 
život, ve kterém dám proniknout Bohu (Duchu Svatému; lat. spiritus=duch) vše, 
co jsem a co mám.  

Religionistická definice naopak redukuje takto pojatou spiritualitu na část 
lidského života, tedy jako „prožitkové jádro náboženství.“ (Keneth Pargament). 

Náboženství je tedy v této definici širší pojem, a spiritualita je jeho 
jádrem. Oddělování náboženského a spirituálního od sebe bylo zřetelné v 60. 
letech, v době květinové revoluce, která protestovala proti zkostnatělé 
institucionalizaci života a snažila se nalézt nový život v intenzivním prožívání 
přítomnosti. Polarizace však vedla také k excesům v náboženském životě. 
Spiritualita v moderním pojetí bez kultivované tradice se může stát nebezpečnou 
jedinci i společnsoti.  

Zde budeme používat slovo spiritualita právě v onom religionistickém 
slova smyslu, i když je zde zřejmá redukce jeho obsahu. Spiritualita nezsahuje 
celého člověka se vším, co je a co má, ale jedná se o redukci na „jistou část 
lidského života“, snad jistý nadstandard. 

 
Sekta 
Velmi častým termínem užívaným v českém jaykovém prosředí k popisu 

nových náboženství je slovo sekta. Termín je velmi často bez negativní konotace 
používn v cizích jazycích ve smyslu odnož, či větev náboženského směru. 
Etymologicky slovo odkazuje do latiny, kde sloveso sequi označuje sledovat 
nebo následovat. Snad také ze slovesa secare, tedy řezat, oddělovat. Označuje se 
tak způsob nauky a životní praxe. V českém jazyku je slovo užííváno výhradně 
ve smyslu označení negativního rozměru společenství a jeho životní praxe. 
Proto se slovo stává také korektí nadávkou pro označení životního názoru, se 
kterým autor nesouhlasí a kritizuje ho. Vedle této negativní konotace je však 
třeba slovo ocenit jako nositele jednoznačné informace, která nám umožňuje 
poznat postoj mluvčího.    
 

Nová náboženská hnutí 



113 
 

Definice nám pomůže jim porozumět. Představme si alespoň základní 
výběr z možných definic, které nacházíme v moderní literauře. Žádná definice 
není vyčerpávající.   
 

Definice křesťanské teologie  
„Jedná se jakékoliv náboženské hnutí, které je zřetelně organizováno, 

v nauce a/anebo ve svých praktikách není v souladu s Písmem, jak je 
interpretováno v křesťanství, které je zde reprezentováno katolickou 
a protestantskou tradicí, a také není v souladu s tím, co je vyjádřeno 
v Apoštolském vyznání víry.“ (James Sire) 

Slabinou definice je její centralizace kolem křesťanství. Předpokládá se, 
že nová náboženská hnutí (NNH) jsou jen náboženství odloučená od křesťanství. 
Jinou možností definovat nová náboženská hnutí a jejich spirituality je:  

„Jedná se o společnost, která vykazuje jednu nebo více z těchto 
charakteristik: Vyvozuje svoji identitu z jednoho z hlavních (světových 
náboženství), ale odličuje se od něj zřetelně v nauce a praxi. Nemá jednoznačně 
kodifikovaný naukový systém, který je předkládán věřícím k přijetí a jehož 
přijetí je od nich požadováno. Společnost, která byla založena osobou vyžadující 
podvodně důvěryhodnost a přijetí.“  (Cult Information Center, London)  

Definice sice spojuje poznatky psychologie a sociologie s teologickým 
pohledem, ale má slabiny. Neřeší problém křesťané ortodoxie; označení skupin 
neortodoxních nám nepomůže NNH porozumět; neřeší otázku náboženské 
plurality, tedy proč je zde tolik nových nekřesťanských náboženství a spiritualit; 
především je to souhrn poznatků sociologie a psychologie a teologická reflexe je 
zde téměř nulová. Proto ani nemůžeme považovat definici za teologickou.  
 

Definice z pohledu psychologie 
„Skupina, která je kontrolována charismatickou vůdčí osobou (muž 

i žena), která je považována za boha, nebo za osobu nesoucí zvláštní poselství 
od boha a která je tak vyvýšena nad šechy ostatní. Tato osoba živý myšlenku, že 
existuje jen jedna správná víra a je jedna správná praxe této víry; požaduje 
nezpochybnitelnou loajalitu a naprostou poslušnost svým vymezujícím 
se myšlenkám, pravidlům a totalitním metodám; používá metody kontroly 
mysli; užívá klamů a podvodů, když nabírá nové členy a komunikuje s okolním 
světem; systematicky využívá práci a finanční prostředky členů skupiny; útočí 
na bývalé členy nebo s nimi přerušuje styky.“ (Philips Cushman) 

Zde se jedná o jednoznačně negativní definic předpokládající manipulaci 
ve všech skupinách a NNH. Také se definice soustředí především na osobnost 
vůdce a pomíjí roli členů společenství. Jiný pohled psychologie se soustředí 
na psychologii nikoliv vedoucí osobnosti, ale na členy, kteří hledají své místo ve 
skupině.  

„Členové charismatických skupiny většinou: 1. přiklání se k naukovému 
systému, který je konsensuální; 2. vykazují vysokou míru sociální koheze; 3. 



114 
 

jsou silně ovlivňováni normami chování dané skupiny; 4. přisuzují 
charismatickou (či božskou) sílu skupině jako celku nebo jejímu vedení. Takový 
koncept je spojený s jevem náboženské deviace a odmítání účasti na majoritní 
kultuře.“ (Marc Galanter)  

I zde vnímáme jednoznačně negativní hodnocení, které předpokládá 
manipulaci, a nezralost rozhodnutí členů skupiny, pozitivní, ne nutně 
afirmativní, hodnocení zde postrádáme.  
 

Definice z pohledu sociologie 
Stejně jako v předchozích případech je i zde obrovské množství různých 

definic a jen stěží najdeme jednoznačně přijímanou poučku, která určuje místo 
nových náboženství ve společnosti. Obecně se však má za přijímaný jistý 
koncept čtyř pojmů, tedy ideálních typů náboženských společností, které ale 
v praxi jen stěží najdeme. Pojmy jsou tyto: církev – denominace – nové 
náboženské hnutí (sekta) – kult. Tento způsob definování NNH na škále 
v procesu denominalizace je populární, protože sociologové jen výjimečně 
přináší hodnocení o pravdivosti či nepravdivosti spiritualit a náboženství, 
o jejich prospěšnosti či škodlivosti. Definice nabízí tak nástroj ke „korektnímu“ 
uchopení NNH bez hodnotícího stanoviska. Tento požadavek je zvláště 
v religionistice počátku 21. století zásadní. Hlavním měřítkem k zařazení 
náboženské společnosti do jedné z kategorií je míra napětí a míra účasti 
na životě společnosti. Církve určují kulturní a morální hodnoty společnosti. 
Denominace tolerují a jsou tolerovány většinovou společností. NNH vytváří 
napětí vůči společnosti a společnost se vůči nim často vymezuje. Kulty jsou ke 
společnosti lhostejné, vzájemný vztah je indiferentní.   
 

Známky Nových náboženských hnutí 
Protože se jen steží podařilo najít definici NNH, proto se využívá metody 

stanovení polytetické definice, která není definici esencialistickou. Nepřináší 
podmínky nutné, ale podmínky dostačující. Definujme si proto základní 
známky, které se mohou, všechny či jen některé, vyskytovat u NNH. Známky 
budou dvojí: negativní a pozitivní, a to v tom pořadí, jak je jmenuje religionista 
a teolog John Saliba, SJ.  
 
Negativní známky  
1. Přísahání naprosté oddanosti všemocnému vůdci, označovanému jako 
mesiáš (pomazaný, ve smyslu spasitel) 
2. Bránění v racionálním úsudku 
3. Časté podvodné techniky náboru nových členů  
4. Oslabování psychologické zdatnosti členů 
5. Manipulace s pocitem viny 
6. Izolace od okolního světa 
7. Vůdcova všemohoucnost. Vůdce rozhoduje o všem, co dělají členové 



115 
 

8. Odevzdání veškerých sil a financí společnosti, nebo přímo jejímu vůdci 
9. Členové jsou plně zaměstnáni prací pro společnost, aniž by dostávali 
adekvátní odměnu 
10. Doporučování takových životních postojů, které vedou k odmítání žen 
dětí, rodiny. 
11. Víra, že konce světa je blízko 
12. Etický systém, který obsahuje princip, že cíl (účel) ospravedlní 
prostředky. 
13. Aura mlčenlivosti a tajemna (esoterika) 
14. Velmi často se vyskytuje aura násilí, či potenciálního násilí 
 
Pozitivní (či atraktivní) aspekty NNH 
1. Velký entusiasmus a mobilizace členů 
2. Důraz na zkušenost 
3. Praxe duchovního učení (vedení), v institucích mistrů či guru 
4. Účast na společenství  
5. Odpovědi na existenciální otázky 
6. Celistvé uchopení života 
7. Nalezení kulturní identity 
8. Uznání jedinečnosti osoby 
9. Nalezení transcendence 
10. Vize do budoucnosti 
11. Potřeba spolupráce a zapojení do společenství 
  

Pozitivní a negativní aspekty vytváří pozoruhodný a neobyčejně 
zajímavou směs ve světě NNH. Znaky je možné najít kdekoliv v novém 
náboženství či spiritualitě, ale mnohdy i v nových směrech a hnutích uvnitř 
světových náboženství (křesťanství, judaismus, buddhismus atd.). 

 
Typologie a pluriformita nových náboženských hnutí 
Typologie nových náboženských hnutí (NNH) jsou různé a vždy odráží 

badatelův záměr, jeho vědecké pozadí a také dobový a geografický kontext, ve 
kterém působí. Vždy se jedná o pokus roztřídit neustále se dynamicky vyvíjející 
se proces, a proto tyto pokusy nebudou nikdy zcela dokonalé. Přesto si 
vyjasněme některá základní pravidla a typologie, aby se tak nepřeberné 
množství NNH stalo přístupnějším. 
 

Typologie podle Roye Wallise 
Roy Wallis (1945-1990) byl sociolog, děkan Fakulty ekonomie 

a sociálních věd na Queen´s University v Belfastu. Je známý především svojí 
taxonomií sedmi znaků odlišujících církve od sekty, vytvořenou na základě 
studia scientologie. Zvláště jeho kniha The Road to Total Freedom, analýza 
scientologie, vyvolala prudké reakce. Jako sociolog ustanovuje trojdílnou 



116 
 

taxonomii, ve které vychází ze vztahu většinové společnosti a společnosti 
menšinové.  
1. NNH odmítající svět (ISKCON, Církev sjednocení, Svatyně lidu, Boží děti). 
Jejími rysy jsou: zásadní kritika dosavadních náboženských tradic; dělení světa 
do dvou oblastí (dobro x zlo); významné postavení vůdce, proroka, gurua; tlak 
na přerušení kontaktů se špatným světem; těsné zapojení člena do skupiny; častý 
asketismus; význam znovuzrození a získání nové identity.   
2. NNH potvrzující svět (TM, EST, Scientologie). Základními rysy mohou být 
tyto: vychází z předpokladu, že lidstvo je ve své podstatě dobré a tudíž je třeba 
především rozvíjet jeho kladné vlastnosti; důraz na speciální techniky, které to 
umožňují; zřetelně individualistická orientace – problémy nejsou o společnosti, 
ale u jedince; nepřináší většinou radikální či nové požadavky na nápravu světa, 
ale zdůrazňují se tradiční pozitivní metody: zdraví, spokojenost, rodinná 
harmonie, dobří přátelé atd.; většinou jde o ne-křesťanská náboženství. 
3. NNH obývající svět (Letniční a charismatické křesťanské sbory). Rysy těchto 
hnutí mohou být tyto: postoj ke světu je indiferentní; kritika není vedena proti 
světu jako celku, ale spíše proti tradičním církevním institucím; důraz 
na individuální prožitek a zároveň na kolektivní způsob bohoslužeb.  
 

Typologie NNH podle J. G. Meltona  
John Gordon Melton (1942) je uznávaný americký religionista, zakladatel 

Institutu pro studium amerických náboženství (Institute for the Study of 
American Religion) a vyhledávaný specialista na nová náboženská hnutí. 
V současné době působí na University of California na tamějším 
religionistickém pracovišti. Napsal desítky publikací. Asi nejznámější je jeho 
rozsáhlá kniha Encyclopedia of American religions, která vychází poměrně 
pravidelně v aktualizovaných vydáních. O jeho dělení se opírá, nebo z něj 
alespoň vychází, řada současných religionistů. 

Jeho dělení je diferencovanější a zohledňuje naukovou spřízněnost NNH 
a také spřízněnost také jejich praxe. Dělení je osmimístné.  

1. Letniční skupina 
2. Komunitní skupina 
3. Skupina křesťanské vědy a metafyziky 
4. Skupina spiritismu, psychických schopností a New Age 
5. Skupina starověké moudrosti  
6. Skupina magie 
7. Skupiny z Východu (Východ a Blízký Východ) 
8. Skupina nových nezařaditelných hnutí 

 
Typologie NNH podle Georga Chryssidese 

George D. Chryssides je profesorem na University of Birmingham. 
Vzděláním je filosof i teolog. Studoval na University of Glasgow a University of 
Oxford. Zabývá se především NNH. z jeho bublikační činnosti uveďme alsespoň 



117 
 

ty tituly, které nastíní oblast jeho zájmu. The A to Z of Jehovah´s Witnesses, 
Historical Dictionary of New Religious Movements, Exploring New Religions, 
The Advent of Sun Myung Moon: The Origins, Beliefs and Practices of the 
Unification Church. Jeho dělení je z části historické a z částí se opírá o tradiční 
dělení světových náboženství. Proto rozlišuje NNH do těchto kategorií.   
1. NNH mající původ v 19. století  

a. Theosofie  
b. Spiritualismus a spiritismus  
c. Nové myšlení  
d. Křesťanská věda  
e. Nové křesťanské skupiny (Svědkové Jehovovi, Mormoné)  
f. Magické skupiny (OTO)  

2. NNH vycházející z theosofie (antroposofie)  
3. NNH z judaismu (kabalismus, mesianističtí Židé)  
4. Novokřesťanská NNH (Církev sjednocení, Boží děti)  
5. Hnutí vycházející z islámu a súfismu (Baháí víry, nagšbandíja-hakáníja, 
Subud, G. I. Gurdjieff)  
6. NNH vycházející z hinduismu (ISCKOM, Ananda Marga, Transcendentální 
meditace)  
7. NNH vycházející ze sikhismu (Eckanar)  
8. NNH vycházející z buddhismu (Angažovaný sociální buddhismus, Osho)  
9. Japonská NNH (Óm šinri-kjó)  
10. NNH v primárních společnostech  

a. africká a karibská NNH (rastafariáni)  
b. šamanismus a náboženství původních Američanů (Carlos Castaneda)  
c. ostatní NNH mající svůj původ v primárních společnostech (Cao Dai, 
Cargo)  

11. Nezávislá NNH (satanismus)  
12. Hnutí lidské potenciálu (Scientologie, est)  
13. Wicca, čarodějnictví a pohanství  
14. Hnutí New Age (channeling)  
15. UFO náboženství (Nebeská brána Raëliáni)  
 

Typologie z českého pera  
Typologie najdeme samozřejmě i na české religionistické scéně. z těch 

nejznámějších jmenujme alespoň některé. Typologii podle Dušana Lužného, 
který dělí NNH podle jejich vztahu ke světovým náboženstvím. Prokop Remeš 
(1952, český lékař, gynekolog, psychoterapeut a religionista, se specializací 
na sekty a NNH a spoluzakladatel Společnosti pro studium sekt a nových 
náboženských hnutí) dělí NNH také podle jejich vztahu k jiným etablovaným 
tradicím:  

1. vycházející z okultismu a magie (New Age, satanismus);  
2. vycházející z náboženství Východu (jóga, ISKCON, TM atd.);  



118 
 

3. vycházející z psychoterapeutických koncepcí (Scientologie, lidové 
léčitelství, holotropní dýchání atd.);  

4. vycházející z křesťanství 
a) tyto dále dělí na ty, které mají křesťanské pozadí (mormoni, Církev 

sjednocení);  
b) ty, které jsou nekřesťanské, ale biblické (Svědkové Jehovovi);  
c) ty, které jsou zcela křesťanské (charismatické a letniční sbory). 

Posledního pak jmenujme Ivana Odilo Štampacha (teolog a religionista), 
který především s ohledem na českou náboženskou scénu rozlišuje novou 
religiozitu uvnitř křesťanství; NNH vycházející z křesťanství; mimokřesťanská 
NNH; náboženský eklektismus dneška a jako poslední jmenuje kvazi-
náboženské skupiny.  

Pro naše seznámení s NNH vyjdeme z tradičních světových náboženství, 
se kterými jsme se seznámili výše a jednotlivá vybraná hnutí známá z našeho 
prostředí pojmenujeme.  
 
  



119 
 

Náboženská společnost Svědkové Jehovovi  
 

Základní charakteristika 
Jedná se o skupinu vycházejících z křesťanství, která klade velký důraz 

na blížící se konec světa a na důležitost studia posvátného textu. Jejich 
symbolem je hradní strážná věž.  
 

Zakladatel a jeho doba   
Zakladatelem společnosti je Charles Taze Russell, který se narodil r. 1852 

v Pittsburgu v Pensylvanii v USA. Vedle toho William Henry Conley (1840– 
1897) podnikatel a filantrop pomáhal zakládat náboženské společnosti a bez 
jeho podpory by jen stěží došlo k organizovanému vzniku Svědků Jehovových. 
Charles Taze Rusell v 1. polovině 19. stol. je tehdejší Amerika zasažena vlnou 
náboženského obrození, ve kterém se daří cestujícím kazatelům s biblí v ruce. 
Jedním z těch známějších kazatelů byl William Miller pocházející z baptistické 
tradice. Ohlašoval příchod (advenio, adventus, čili parúsii) Ježíše Krista v letech 
1843-1844. Způsobil pohnutí, ve kterém jeho následovníci rozdávali majetek, 
odcházeli do hor a očekávali konec světa. Po nesplnění 
předpovědi přišlo velké zklamání, po kterém W. Miller přiznal svůj omyl 
a navrátil se do své církve. Jako jediná životaschopná větev hnutí se ukázala 
skupina adventistů sedmého dne, která existuje do dnes. Jinou skupinu tvořilo 
například uskupení „pravý půlnoční výkřik“ který posunul konec světa na roky 
1873 - 1874. Tímto prostředím byl zasažen Charles Taze Russel. Zklamán 
nesplněním předpovědi o konci světa v r. 1874, odešel od adventistů, založil 
společnost Vážných badatelů bible. Společně s Cloneym založil Zion's Watch 
Tower Tract Society. Cloney byl také prvním prezidentem této společnosti 
v letech 1881 to 1884. Russel od r. 1884 vydával časopis Siónská strážná věž 
(dnes pouze Strážná věž) hlásající Jehovovo království. Napsal také sedm 
svazků Scripture Studies (Studie o Písmu) a tvrdil, že Písmu lze rozumět jen 
na základě těchto jeho výkladů. Předpověděl konec světa na rok 1914. Zemřel 
v r. 1916. 

  
Stručné dějiny společnosti   
Ch. T. Russell nebyl jediným reformátorem vycházejím z adventistického 

hnutí, přesto se jako jedno z mála právě jeho hnutí ukázalo jako životaschopné. 
Na tom má zásluhu nejen jeho mecenáš, ale také jeho následovník, který 
se musel vypořádávat s prvními zklamáními z nesplněných předpovědí.  

Joseph Franklin Rutherford (†1942) reformoval hnutí. Literárně byl ještě 
plodnější než Russell, vydával zhruba jednu knihu ročně. Předpověděl konec 
světa na rok 1925, potom datum posunul a přeformuloval koncept Armagedonu. 
Dalším datem byl rok 1945. Posílil úlohu presidenta hnutí, který může dostávat 
nová zjevení. Položil důraz na svědectví členů hnutí od domu k domu a klade 
důraz na rozšiřování literatury. Za jeho vedení byl v roce 1931 přijat nový název 



120 
 

Svědkové Jehovovi. Hlavním nástrojem jeho vedení se stala Strážná věž, která je 
považována za normativní. Je vydávána brooklynským ústředím svědků v New 
Yorku. Hlavně jeho zásluhou se stala ze Svědků Jehovových světová 
organizace. Rutherford si sám dal titul soudce. Před svou smrtí svěřit vedení 
hnutí třem mužům. Byli to Nathan Homer Knorr, Hayden Cooper Covigton 
a Frederick William Franz. Jako prvního z nich určil N. H. Knorra.  

Jeho nástupce Nathan H. Knorr (†1977) zdokonalil organizaci hnutí 
zavedením manažerských zásad a zřízením výcvikových středisek pro členy. 
Členská základna vzrostla ze 115 tisíc na 2 miliony členů v r. 1977. Zavedl 
zákaz transfuze krve a odmítl kříž jako nástroj umučení Ježíše tvrzením, že to 
byl kůl (ř. stauros). Radikalizoval tím vztah svědků ke společnosti. Vypracoval 
také systém celoživotního vzdělávání, které umožnilo svědkům lépe 
argumentovat při misijní práci. Jádrem bylo biblické vzdělání. Založil 
v Brooklynu školící středisko Misionářská škola Gileád. Pod jeho vedením 
dochází překladu bible podle potřeb naukového systému: Svaté písmo - Překlad 
nového světa. Opět mění datum konce světa a posouvá ho na 1975. Lidé opět 
opouští svá zaměstnání, opouští domy, přestávají platit pojištění a daně.  Změna 
organizační struktury nastala za jeho nástupce. Po roce 1976 tak dochází 
k silnému omezení pravomocí předsedy, ustanovení šesti výborů na způsob 
ministerstev.  

 Jeho nástupce Frederick W. Franz (†1992) musel překonávat krizové jevy 
v hnutí po nesplnění předpovědi konce světa v r. 1975. Vyloučil z vedení řadu 
prominentů hnutí včetně svého synovce Rajmunda Franze, který napsal o hnutí 
knihu Krize svědomí. 

Po smrti F. W. Franze stál v čele hnutí od r. 1993 Milton G. Henschel. Od 
roku 2000 je prezidentem společnosti Don A. Adamas.  

 
Učení   
Velkou roli hraje rok 1914 jako datum parúsie, ve které měl přijít Ježíš 

Kristus jako král v nebi. Má kralovat se 144 tisíci vyvolenými, kteří jako jeho 
bratři zdědí s Kristem nebeské království. Ostatní svědci budou na věky žít v ráji 
na zemi. Peklo jako místo věčného zatracení neexistuje.  

Strážná věž v Brooklynu v New Yorku je jediným správným 
vykladatelem Bible. Strážná věž popírá v křesťanství definovanou Boží Trojici, 
tato nauka je podle nich nebiblická a pohanská. Ježíše uznává za Syna Božího 
stvořeného od Všemohoucího Boha Jehovy, je to největší člověk, který kdy žil 
na zemi. Popírají, že Duch svatý je osoba, ale je pouze účinná síla. Popírají také 
Ježíšovo vzkříšení v těle, byl vzkříšen jako duch. Jeho viditelný příchod 
na konci světa nebude. Popírají také nesmrtelnost lidské duše.  
 

Praxe   
K dosažení spásy je třeba se řídit pokyny Strážné věže, vykonávat 

svědeckou službu dům od domu a na veřejných místech, účastnit 



121 
 

se pravidelných shromáždění sboru, nabízet literaturu hnutí na veřejnosti, 
získávat nové členy, odevzdávat desátky ze všech příjmů vedení Strážné věži, 
která je používá ve prospěch šíření hnutí. Svědkové na základě interpretace 
biblického textu odmítají také transfuzi krve, službu v armádě, poctu státním 
symbolům, slavení Vánoc, narozenin a svátků. 
 

Organizace společnosti a její situace dnes   
Svědkové Jehovovi tvoří celosvětovou teokratickou společnost s centrem 

v Brooklinu v New Yorku. Svědkové Jehovovi jsou organizováni ve sborech, 
vedených staršími členy. Scházejí se v tzv. sálech Království. Ústředí 
náboženské společnosti je Strážná věž, která určuje víru i morálku celého hnutí. 

Svědkové Jehovovi jsou rozšířeni hlavně v USA, ale i v Evropě 
a v mnoha jiných částech světa. Jejich celkový počet se odhaduje na 7,5 milionů. 
Počet členů klesá či stagnuje. Nedávná historie jejich společnosti je 
poznamenány několika skandály, které zmenšují její kredit v očích společnosti. 

 
Zhodnocení   
Náboženská společnost svědkové Jehovovi je registrována i v České 

republice od roku 1907 jako oficiální misie a do dnes patří k náboženstvím, 
která jsou většinovou společností vnímána jako neetablovaná. Kontroverzní 
zůstává především odmítání transfůzí krve. Aktuálně jsou registrováni od roku 
1993. Podle sčítání lidu z roku 2011 je v České republice 13 tisíc svědků 
Jehovových. Svědkové uvádí účast na společných setkání v asi dvojnásobných 
číslech. Hlavní sídlo společnosti je na Bryksově ulici v Praze. Celosvětově se ke 
společnosti hlásí asi 20 milionů věřících.  
  



122 
 

Církev Ježíše Krista svatých posledních dnů  
 

Základní uchopení 
Mormoni jsou denominací vycházející z protestantismu a klade značný 

důraz na exkluzivitu spásy uvnitř církve. Dnes je církev v USA vnímána jako 
tradiční náboženství a samo se na veřejnosti prezentuje jako „téměř křesťanské“ 
společenství. Symbolem církve je anděl Moroni na věži chrámu s trubkou 
v rukou. Slovo svatí v jejich názvu odkazuje na slovník sv. Pavla, ve kterém 
jsou křesťanské označováni jako svatí, nikoliv tedy kanonizovaní a v křesťanství 
uznávaní světci.  
 

Zakladatel a počátky hnutí  
Joseph Smith narozený v r. 1805 v Sharonu ve Vermontu (USA) je 

zakladatelem církve. Na jaře v roce 1820 se mu údajně zjevili Bůh Otec a Ježíš 
Kristus. Ježíš Smithovi řekl, že všechna křesťanská vyznání jsou mu trnem 
v oku a jsou zkažená. Roku 1823 měl Smith další důležitou vizi, ve které se mu 
zjevil anděl Moroni a upozornil ho na zlaté desky a dva kameny ve stříbrné arše 
urim a thumim, pomocí kterých získal „prorocké brýle“ a dokázal jimi rozluštit 
nápisy na zlatých deskách psaných v egyptských hieroglyfech. Smith desky 
přeložil do angličtiny a vznikla tak Kniha Mormon. Po dvou dalších zjeveních 
Moroni brýle i desky Smithovi odňal.  

Roku 1829 se mu zjevil Jan Křtitel a předal mu Áronovo kněžství. Již 
v roce 1827 oznámil Smith, že nalezl na pahorku Cumorah právě tuto knihu 
Mormon. Na základě této knihy založil v r. 1830 Církev Kristovu, kterou 
registroval ve státě New York. Později v r. 1837 přejmenoval společnost 
na Církev Ježíše Krista svatých posledních dnů. V roce 1844 byl Smith spolu 
s dalšími uvězněn pro veřejné pohoršení polygamie a také pro některé jeho 
finanční pokusy, které byly podnětem k velkému napětí. Byl zabit v průběhu 
lynče výstřelem z davu.  

Vedení převzal Brigham Young, který byl zvolen za nového proroka 
a v roce 1847 odešel s asi 15 tisíci následovníky k Velkému solnému jezeru 
na západ pozdějších Spojených států amerických, kde založil rozsáhlou 
mormonskou říši Deseret, dnes mnohem menší stát Utah, s hlavním městem Salt 
Lake City.  

Roku 1852 zavádí Young na základě zjevení polygamii. Nauka byla 
revidována až v roce 1890, aby mohl být stát Utah přijat do federace USA. 
Polygamie je pro muže stále povinná, ale její praktikování bylo odloženo až 
do posmrtného nebeského života.  
 

Posvátné texty 
Posvátnou a tedy hlavní knihou je samozřejmě Kniha Mormon, která 

navazuje na uznávanou Bibli. Té je však možné porozumět jen ve světle Knihy 
Mormon. Dalšími důležitými texty je Kniha nauky a smluv obsahující jednotlivá 



123 
 

zjevení a pravidla života mormonů. Drahocenná perla je výběrem materiálů 
naukové povahy a vyjadřuje se k mnoha otázkám víry. Kniha se skládá z pěti 
částí: výběr z mojžísových knih, kniha Abrahámova, Matoušova kniha, kniha 
dějin obsahující život J. Smithe před založením církve, včetně jeho zjevení 
a poslední část jsou články víry (13 článků víry). Autorem je sám Joseph Smith.  
  

Učení   
Základem naukových článků je shrnující kniha Studium článků víry z roku 

1899. Mormonem se může stát kdokoliv a je možné se jím stát i po smrti, když 
se někdo za mrtvého dá pokřtít zástupně. Děje se tak s odkazem na novozákonní 
text Kol 15. K tomu je třeba znát přesné datum narození zemřelého a jeho 
rodokmen. Proto mormoni zjišťují tyto údaje a shromažďují je v největším 
genealogickém archivu světa v Utahu (International Genealogical Index), který 
je přístupný také on-line na internetu. Obsahuje záznamy o cca dvou miliardách 
lidí.  

Podle mormonského výkladu dějin založeného již J. Smithem církev 
založená Ježíšem Kristem zanikla nejpozději v době císaře Konstantina. Dva 
izraelské kmeny zvané Nefité a Lamanité se dostaly již v 6. stol. př. Kr. 
do Ameriky. Lamanité však Nefity vybili a za to je Bůh potrestal tmavou pletí. 
Jejich potomci jsou američtí Indiáni. Tmavá barva pleti byla pro mormnony až 
do nedávna znamení božího trestu, proto nebylo například Afroameričanům 
snadné dosáhnout církevních postů. Poslední z nefitských proroků byl Moroni, 
který skryl své proroctví napsané na zlatých deskách na pahorku Cumorah. Ty 
pak našel pod vedením zjeveného anděla Joseph Smith. Ježíš Kristus údajně 
založil dvojí kněžství: Aronovo pro všechny muže od 18 let a Melchizedechovo 
pro vedoucí elitu církve. 

Podle nauky J. Smitha se lidé mohou po smrti stát bohy. Bůh Bible 
a Knihy Mormon má fyzické tělo a skrze božskou matku plodí božské děti, které 
posílá na zemi jako lidi. Lidé svůj božský původ neznají, protože na něj 
zapomněli. Pokud jsou pokřtěni a uzavřou svaté manželství v mormonském 
chrámě, poznají tak svůj pravý původ a mohou po smrti vstoupit do nejvyššího 
nebe a stát se sami bohy. Nauka o Bohu podle prvního článku víry je trojiční, ale 
má velmi blízko k triteismu, protože od sebe tyto osoby odděluje. Otcem Ježíše 
je Elohim a Maria je matka. Množství bohů je tedy potenciálně neomezené. 

O spáse hovoří druhý článek nauky. Podle něj budou všichni lidé trestáni 
pouze za své hříchy, nikoli za hřích dědičný, tedy hřích Adamův. Základem 
spásy je přesto Kristova oběť jako vzor. V praxi se spásy dosáhne dodržováním 
zákona a nařízení.  

Mormoni svojí naukou vyvolali velmi silné napětí s většinovou 
společností, a to především pro své naukové články a postoje: křesťanství je 
označováno jako sekta, tendence k polyteismu, nauka smíření krve, polygamie, 
zpochybňování autority bible.  
 



124 
 

Články víry formulované zakladatelem 
1. Věříme v Boha, Věčného Otce, a v Jeho Syna, Ježíše Krista, a v Ducha 

Svatého. 
2. Věříme, že lidé budou potrestáni za své vlastní hříchy, a ne za přestupek 

Adamův. 
3. Věříme, že skrze usmíření Kristovo může býti spaseno veškeré lidstvo, 

skrze poslušnost zákonů a obřadů evangelia. 
4. Věříme, že prvními zásadami a obřady evangelia jsou: za prvé víra v Pána 

Ježíše Krista; za druhé pokání; za třetí křest ponořením na odpuštění 
hříchů; za čtvrté vkládání rukou pro dar Ducha Svatého. 

5. Věříme, že muž musí býti povolán Bohem, skrze proroctví a skrze 
vkládání rukou těch, kteří mají pravomoc, aby kázal evangelium 
a vykonával jeho obřady. 

6. Věříme v tutéž organisaci, jež existovala v prvotní Církvi, totiž 
v apoštoly, proroky, pastýře, učitele, evangelisty a tak dále. 

7. Věříme v dar jazyků, proroctví, zjevení, vidění, uzdravování, vykládání 
jazyků a tak dále. 

8. Věříme, že Bible je slovo Boží, nakolik je přeložena správně; také věříme, 
že Kniha Mormonova je slovo Boží. 

9. Věříme všemu, co Bůh zjevil, všemu, co nyní zjevuje, a věříme, že ještě 
zjeví mnohé veliké a důležité věci týkající se království Božího. 

10. Věříme v doslovné shromáždění Izraele a ve znovuzřízení deseti kmenů; 
že Sion (Nový Jeruzalém) bude vybudován na americkém kontinentu; že 
Kristus bude vládnouti osobně na zemi; a že země bude obnovena 
a obdrží svou rajskou slávu. 

11. Domáháme se výsady uctívati Všemohoucího Boha podle příkazů svého 
vlastního svědomí a dopřáváme všem lidem stejnou výsadu, nechť 
uctívají jakkoli, kdekoli nebo cokoli si vyvolí. 

12. Věříme, že máme býti podřízeni králům, presidentům, vládcům 
a veřejným zástupcům, že máme býti poslušni zákona, že ho máme ctíti 
a podporovati. 

13. Věříme, že máme býti čestní, pravdiví, cudní, dobrotivý, ctnostní a že 
máme činiti dobro všem lidem; vskutku, můžeme říci, že následujeme 
nabádání Pavlovo - věříme všem věcem, doufáme ve všechny věci, snášeli 
jsme mnohé věci a doufáme, že budeme schopni snésti všechny věci. Je-li 
cokoli ctnostné, milé nebo dobropověstné nebo chvályhodné, o to 
usilujeme. 

   
Praxe  
Morálka mormonů je striktně dána a je vyžadováno její dodržování. 

Mormoni odevzdávají desátky ze všech příjmů, zdržují se alkoholu, kávy, čaje, 
televize. Věnují se rodině, každé pondělí musí rodina prožívat společně doma. 
Muži nosí zvláštní spodní prádlo, které je má chránit před útoky zla. Mladí muži 



125 
 

od 19 let jsou povinni aspoň dva roky prožít v polní službě (misie) jako apoštolé 
mormonské církve. Ženy se mohou dobrovolně rozhodnout pro misii 
v jednadvaceti letech, a to na osmnáct měsíců. Mormoni podstupují intenzivní 
jazykové vzdělávání, aby dokázali hlásat víru.   
    

Organizace   
Mormoni žijí většinou v Utahu, částečně v diaspoře v malých sborech. 

v čele církve stojí „prorok“ (dnes Thomas S. Monson), který může dostávat od 
Boha nová zjevení. na veřejnosti chodí elegantně oblečeni a nosí plakety 
s názvem své církve. Skupiny mormonů se snaží zaujmout kolemjdoucí zpěvem 
náboženských písní. Zájemcům nabízejí knihu Mormon a diskutují s nimi 
o svém náboženství. Celosvětově je známá existence asi 130 chrámů, což je 
vzhledem k počtu cca 14 milionů členů poměrně malé číslo. Chrámy neslouží 
k pravidelným bohoslužbám. Konají se v nich jen tyto obřady: iniciace, 
manželství, křest za mrtvé. Charakterem místních komunit je jejich důraz na 
správé chování a přátelský přístup. Více než důraz na znalosti článků víry se 
prosazuje důraz na společnost milých, hodných a přátelských lidí. 
 

Misie v ČR 
Již v 19. století  (1884) u nás působil rodák z Utahu Thomas Biesinger, 

ale protože mu nebylo dovoleno veřejně působit, zkoušel vystupoval náhodně 
do rozhovoru s místními občany. Jeho první konvertita byl Antonín Just, kterého 
také pokřtil. Obchodník Antonín Just nakonec svědčil při soudu s Biesinger, po 
kterém byl misionář uvězněn.  Česká vláda uznala církev až v roce 1929 (byla 
založena Československá misie Praha), komunistický režim dne 6. dubna 1950 
církev v zemi zakázal. Obnovena byla roku 1990 a dnes působí v Čechách i 
na Slovensku. V ČR je známo 14 poboček. Nejsilnější komunity jsou v Praze 
a v Brně, kde se na shrmáždění dostaví kolem 130 lidí. Církev v Česku vede 
prezident misie (jedné z celosvětové sítě 340 misií) David Robert Irwin. Ústředí 
Církve Ježíše Krista Svatých posledních dnů je pochopitelně v Salt Lake City, 
Utah, USA. 
 
  



126 
 

Společenství Ducha Svatého pro sjednocení 
světového Společenství rodin za světový mír 
a sjednocení 
 

Základní charakteristika 
Náboženská společnost založená Korejcem Son-Mjong Munem je silně 

inspirována letničním hnutím a zahrnuje v sobě celou řadu náboženských 
i nenáboženských aktivit. 
 

Zakladatel a počátky hnutí   
Son-Mjong Mun se narodil 25. února 1920 v dnešní Severní Koreji. 

Zemřel 3. září 2012 v budově svého hnutí v Soulu. Počátky hnutí spadají 
do zakladatelova mládí. Údajně se mu v 16 letech (Velikonoce 1936) zjevil Ježíš 
s tím, že ho požádal, aby dokončil jeho poslání na světě, které nestačil dokončit. 
Později se mu ve zjeveních ukázali i Abrahám, Mohamed, Mojžíš a Buddha. 
Mun se při formulaci svého učení odvolává často na křesťanství, proto také 
v raných fázích studoval Písmo. Učení formuloval od 30. let. Poslední naukové 
texty vydal v 70. letech. Souborně vyšlo jádro jeho učení v knize Božský princip 
(Divine principle) v roce 1952. Kniha obsahuje interpretaci Starého a Nového 
zákona. Bible je přijímána jen ve světle této knihy. Již roku 1940 hlásal 
v Pchjonkjangu, ale pro silnou kritiku komunismu byl vězněn a jeho nová 
veřejná činnost mohla začít až po Korejské válce. V roce 1954 založil v Soulu 
v Jižní Koreji Asociaci Svatého Ducha pro sjednocení světového křesťanstva, 
která je známá pod názvem Církev sjednocení. Skutečně velkého rozkvětu 
dosáhla církev až v USA, kam ho misionáři přivezli v roce 1959, a zvláště Jang 
Un Kim založila v New Yorku první teologický vzdělávací institut církve. Roku 
1971 žil Mun také v USA. 
  

Nauka 
Munova nauka vychází z židovsko-křesťanských podkladů. Podle Muna 

byl svět stvořen Bohem, upadl však do hříchu a Mun je poslán jako Mesiáš 
k očištění světa. Je Pánem druhého příchodu. Proto je i jeho kniha Božský 
princip rozdělena do tří kapitol: Princip stvoření, Pád člověka; Historie 
obnovení. Jedná se o klasický model náboženské nauky inspirované 
křesťanstvím.  

Lidstvo bylo stvořeno jako dobré, ale Eva byla svedena k prvnímu hříchu 
Luciferem, a to k pohlavnímu spojení s Luciferem v podobě hada. Evou byl 
potom nakažen tímto hříchem Adam a tak je celé lidstvo poskvrněno a čeká 
na očištění. Ježíš Kristus byl poslán na svět, aby lidstvo očistil založením 
dokonalé rodiny, v poslání ale selhal, protože byl ukřižován ještě před 
zplozením prvních čistých dětí. Přesto přemohl smrtí Lucifera a umožnil obnovu 
světa v Duchu svatém. Lidstvo čeká na jeho druhý příchod v těle. Proto byl 



127 
 

poslán na svět třetí Adam, Mun jako Pán druhého příchodu, aby jako čistý muž 
pohlavním stykem očistil lidstvo. Každá žena může být očištěna jen pohlavním 
stykem s Munem, později revidováno na pohlavní styk s již očištěným mužem. 
Každý muž může být očištěn jen pohlavním stykem s očištěnou ženou.  

Bůh je v této nauce vnímán jako věčný stvořitel všech věcí. Učení tíhne 
k monoteismu. Bůh je neviditelný a je zdrojem všeho. Člověk je boží stvoření 
k jeho obrazu. Úkolem každého člověka je růst k dokonalosti a k celkovému 
sjednocení s Bohem. Žít v manželství s Bohem a tak založit bezhříšnou rodinu 
a plodit bezhříšné děti a především vládnou všemu stvoření. Dokonalý život 
jedinců povede k rozšíření Nebeského království na nebi i na zemi. Vše toto 
bylo narušeno již zmíněným hříchem Adamem a Evou. Mesiášská myšlenka je 
proto také čerpána z Bible i s ideou vykoupení. Podle Muna musí být zaplaceno 
výkupné ve smyslu odškodnění. Dějiny proto interpretuje jako neustálé pokusy 
(cykly) Boha o úspěšném poslání Mesiáše. V jeho nauce je užíváno i pojmu 
vzkříšení, což je chápáno jako přechod z duchovní smrti hříchu do duchovního 
života po očištění konáním modliteb apod. K tomuto jsou povoláni všichni lidé 
bez rozdílu, proto Mun vytvářel tzv. matchingem smíšené rodiny manželů napříč 
kulturami, národnostmi a jazyky. Konečné obnovení a sjednocení lidstva 
a celého světa je na dosah jak v rovině vertikální směrem k Bohu, tak 
i horizontální v mezilidských vztazích, a to především díky stanovení jasných 
morálních pravidel a zásad i popřením některých nespravedlivých koncepcí 
a ideologií (např. komunismus). Především skrze naplnění druhého příchodu. 
Krists přijde v těle a založí dokonalou rodinu a stanou se, i s manželkou, 
Pravými rodiči celého lidstva. V roce 1960 proto Mun uzavřel čisté manželství 
s ženou Mun Han Hak Ča. Do 21 zaslíbil zplození 12 dětí, což splnil. Jeho 
dokonalá rodina však vykazovala silné trhliny. Mnoho jeho dětí se víry rodičů 
zřeklo, jiní byli zmítáni skandály. Přesto jsou tyto děti považovány za bezhříšné 
jako plod dokonalého manželství.  

Mun byl původně souzen kvůli promiskuitě, protože vyžadoval očišťování 
žen pohlavním stykem. Později ale Mun pokračoval v očišťování lidstva 
oddáváním nových čistých manželství, přičemž partnery vybírá sám již 
zmíněným matchmaking z potenciálních uchazečů napříč národy a rasami. 
Vybírání partnerů je v Koreji tradičně v kompetenci rodičů, v Církvi sjednocení 
je to úloha Pravých rodičů.  

Předpověděl dokonce i příchod nového nebeského království na zem, a to 
na rok 1981. Svět měl v tomto roce uznat Muna jako Pána druhého příchodu. 
Později posunul příchod na rok 2001, ale ani s tím neuspěl. Ještě před svojí smrtí 
předal vedení obrovské společnosti jednomu ze svých dětí, nejstaršímu synovi 
Hjong-džin Munovi.  
 
Rozšíření a působení 

Členů společnosti je na celém světě asi 3 miliony. Nejčastější metodou 
náboru členů je tzv. love bombing (přehnaná pozornost, nabídka účasti 



128 
 

na společných programech, společné trávení volného času). Po úvodních 
„líbánkách“ jsou rekruti vedeni k rozchodu s přáteli i s vlastní rodinou, ve které 
jsou rodiče považováni jen za ploditele. Adept je směrován k přijet Pravých 
rodičů a plnému zapojení do aktivit hnutí.  

 
Organizace 
Hnutí celosvětově a především v USA vyvíjí silnou podnikatelskou 

činnost a je podporováno mezinárodním kapitálem. Nejužšímu vedení 
organizace proto byl zakázán vstup do Shengenského prostoru, které bylo 
odůvodněno rozhodnutím německého spolkového soudu. Dnes se také hnutí 
angažuje v politice a mírových organizacích i médiích. I v České republice 
působí dceřiné organizace: Federace rodin za mír ve světě, Federace žen za mír 
ve světě, studentské hnutí CARP a Akademie profesorů za mír ve světě. 
Centrála hnutí je v Praze a další střediska jsou v Olomouci, Brně, Plzni.  

Celkové zaměření nauky se projevuje i v organizaci a i politických 
postojích, které jsou silně dualistické. Svět je chápán v optice dobra a zla. USA 
jsou dobrou stranou v boji se zlem komunismu reprezentovaným bývalým 
Sovětským svazem apod. 
 

Praxe 
Hromadné svatby jsou nejdůležitější veřejnou událostí tohoto hnutí. Jsou 

nazývány Ceremonie požehnání - Blessing Ceremony; Požehnání – Blessing; 
Svatá Svatba - Holy Wedding. Obřad obsahuje několik dílčích událostí, které 
v celku tvoří několikadenní slavnost. Obřad obsahuje pět částí. 

1. Obřad trestání se skládá ze tří políčků, které si udělí manželé 
na znamení zřeknutí se hříchu.  

2. Obřad svatého vína, ve kterém manželé společně pijí z jednoho 
poháru vína (nebo vinné šťávy) na znamení jejich vstupu 
do bezhříšného společenství s Bohem. Obřad se koná den před 
následujícím krokem. 

3. Obřad svatého žehnání, ve kterém manželé složí navzájem sobě 
čtyři  sliby a je jim žehnáno předsedajícím, jsou pokropeni vodou. 
Slib manželů se skládá ze čtyř částí. Slibuje se sexuální čistota 
a život pro druhého; respekt k příkladu Pravých rodičů, kteří 
vytvořili dokonalou a čistou rodinu; slib vychovávat děti v této 
tradici; a slib, že vytvoří ideální rodinu, která přispěje k míru celého 
světa. 

4. Etapa oddělení, ve které manželé nesdílí manželské lože po dobu 40 
a více dnů, než konzumují či znovu konzumují již před obřadem 
existující např. civilní manželství.  

5. Obřad tří dnů, ve kterém manželé zahájí či znovuobnoví manželské 
sexuální soužití na znamení překonání prvotního hříchu Adama 
a Evy. 



129 
 

Obřady se konají od uzavření manželství reverendem Munem a jeho 
ženou 11. 4. 1960. Obřady se konají vždy hromadně a koordinovaně po celém 
světě. 

Vedle toho je významným aktem v náboženské praxi slavení osmi svatých 
dnů, několika významných událostí, výročí a památek. Jsou to Boží den (leden), 
Narozeniny pravých rodičů (únor), Pravý den rodičů (duben), Pravý den všech 
věcí (červen), Den vyhlášení věčného Božího požehnání (červenec), Den 
vyhlášení králosvství vesmírného sabatu rodičů na zemi i na nebi (srpen), Pravý 
den dětí (říjen), Den Základu sjednoceného národa nebe a země. 

Důležité události připomínané v kalendáři jsou Den vítezství lásky, výročí 
založení Církve sjednocení, výročí svatby Pravých rodičů, Propuštění Muna 
z pracovního tábora v Hungnamu v Severní Koreji, Nanebevstoupení Munovy 
matky Čung-mo nim a mnohé další. Některé ze svátků jsou inspirovány 
biblickými zprávami: Velikonoce, Letnice, Slavnost stánků. 

S činností Církve sjednocení je spojeno mnoho různých aktivit 
a organizací, které vykonávají jak neziskovou, tak podnikatelskou činnost. 
Církev řídí řadu nadací, ale také mnoho podniků po celém světě. 

Symbolem hnutí je čtverec uprostřed kruhu, kruh přerušený na dvou 
místech. Uprostřed čtverce je další plný kruh, z něhož vychází dvanáct paprsků 
protínajících čtverec. Čtyři z nich, procházející vrcholy čtverce, dosahují až 
k vnějšímu kruhu. 

 
Hnutí v naší zemi 
Počátky hnutí v Československu spadají do roku 1968. První zahraniční 

misionáři však byli pronásledováni a také vězněni i s prvními konvertity. Členka 
církve slovenské národnosti Mária Živná zemřela 11. dubna 1974 ve vězení, 
údajně spáchala sebevraždu. Církví je považována za mučednici. Rozvoj církve 
nastal až po společenských změnách spojených s koncem roku 1989. Podle 
sčítání obyvatel z roku 2011 se k hnutí přihlásilo jen v ČR 65 obyvatel. 
 
 
 
 
  



130 
 

Hnutí Grálu  
 

Základní uchopení 
Hnutí Grálu čerpá z esoterické nauky O. E. Bernardta, částečně je 

inspirováno křesťanstvím. Je synkretickým náboženstvím. Jeho autor o něm 
řekl:  

„Můj cíl je duchovního druhu! Nepřináším však nové náboženství, nechci 
založit novou církev, tím méně nějakou sektu, nýbrž dávám ve vší 
prostotě jasný obraz samočinného působení ve stvoření.“ 

 
Zakladatel Oskar Ernst Bernhardt a stručné dějiny hnutí 
Oskar Ernst Bernhardt (18. dubna 1875 - 6. prosince 1941) pocházel  

v evangelické rodiny žijící v Biskupicích (Bischofswerda) v Sasku. Jeho otec 
Theodor koželuh a hostinský na přání matky Emmy Theresy určil synovi životní 
dráhu obchodníka. Ten brzy opustil rodinu a usazuje se v Drážďanech, kde 
se oženil roku 1897. Jako obchodník cestoval od roku 1900 na Východ, pobýval 
také v New Yorku a v Londýně. Načerpané poznatky využil při psaní cestopisů, 
románů a divadelních her. Ve stené době byl odsouzen (1901 a 1902) za 
majetkové přečiny k několika měsícům vězení. 

Důležitý je jeho nucený pobyt na ostrově Man v době první světové války. 
Jako německý občan byl na cestě z New Yorku v roce 1915 internován 
britskými úřady. „Život v odloučenosti, který internace přinášela, měl za 
následek jeho vnitřní prohloubení“ napsal jeho životopisec Herberta Vollmanna. 
V té době zemřela také jeho matka na frontě padl jeho syn. Do poválečné bídy 
a nedůvěry v církev roku 1919 vhodně vstupuje jeho učení spojené s představou 
německého národa jako místa důležitých událsotí v lidských dějinách. 

Veřejně působí od roku 1923 (údajně od Velkého pátku toho roku), kdy 
prozřel a začal opublikovat ve svém nakladatelství v Heilbrunn v Horním 
Bavorsku pod názvem Gralsblatter. Přijímá pseudonym Abdruschin 
(zkomolenina z perštiny a arabštiny „Syn slunce“), který má odkazovat na jeho 
dřívější inkarnaci z dob Mojžíše. Rok na to se Bernhard rozvádí a znovu žení 
s Marií Kaufferovou (1887-1957). Nová rodina bydlela v lázních Heilbrunn 
v „Domě Grálu“, kde probíhaly Abdrušinovy přednášky a léčebná setkání 
s vkládáním rukou pořádané jeho ženou. Intenzívně a s velkým úspěchem 
publikuje. Vydává časopis Gralsblatter, později Der Ruf (Volání). 

Roku 1928 zakládá osadu Grálu v tyrolském Vomperbergu, kde žije 
s rodinou a se svými přívrženci.  Zde nadchází zenit jeho životního působení. 
Sám se 21. července 1929 prohlašuje za mesiáše, který nastupuje své poslání 
jako „Syn Člověka Imanuel“, který byl zaslíben.  
 Roku 1931 vychází pod názvem Im Lichte der Wahrheit. Gralsbotschaft 
von Abdru-schin. Grosse Aufgabe (Ve světle Pravdy. Poselství Grálu od 
Abdruschina. Velké vydání), což je jeho nejrozsáhlejší a nejdůležitější dílo, ve 
kterém se v závěru písemně prohlašuje za Imanuela, Syna člověka: 



131 
 

„Abdruschin dokončil nyní svoje poselství lidstvu. Po dokončení povstal 
v něm Bohem poslaný Syn Člověka IMANUEL, kterého sám Ježíš 
zaslíbil k soudu i ke spasení, když již staří proroci na něho poukazovali. 
Nosí znamení svého vznešeného poslání: Živoucí kříž Pravdy, zářící 
z něho, a Božskou holubici nad sebou, jako je nosil Syn Boží. Lidstvo, 
probuď se ze spánku svého ducha!“  
 
V roce 1936 Bernhardt přesouvá po jistých finančních a justičních 

potížích vydávání svých knih do švýcarského Curychu a mění si pseudonym 
na Abd-ru-shin. Po německé okupaci Rakouska byl Bernhardt 12. března 1938 
zatčen ve Vomperbergu, kde žil na zrekonstruované lovecké chatě, snad pro 
domnělou snahu Bernardta stát se vůdcem německého národa. Byl potenciálním 
konkurentem Adolfa Hitlera. Zemřel zde 6. prosince 1941. 

Vdova Maria Bernhardtová (1887-1957) se zdárně vypořádala s krizí 
hnutí po smrti manžela. V roce 1954 předala vedení svému synu Alexandrovi, 
po jeho smrti se vedení ujala jeho starší sestra Irmingard Bernhardtové (1908-
1990). V té době hnutí expanduje do celého světa (Severní i Jižní Amerika, 
Afrika, Austrálie). Nevyhnuly se mu však četné rozkoly a štěpení. Největším 
z nich bylo začátkem 60. let v brazilské větvi hnutí Grálu pod vedením 
Rakušanky Roselis von Sassové (1906-1997).  
 

Nauka 
Nauka hnutí je obsažena v knize Poselství Grálu (soubor 168 přednášek). 

Zde jsou definovány základní pravdy o otázkách života a uspořádání světa. 
Massimo Introvigne charaktrizuje nauku jako: „komplikované esoterické dílo, 
které ve 168 přednáškách vysvětluje strukturu celého kosmu a zákonů, které ho 
řídí.“ Grál je zde popisován jako Hrad Grálu. Grál jako pohár zde reprezentuje 
přímé Boží světlo. Veškeré stvoření je považováno za výsledek Božích paprsků, 
které ve velké vzdálenosti za hranicí Grálu chladnou a stávají s méně božskými. 
Tím podle něj vznikají planety a celý vesmír se svým chladným prostorem mezi 
planetami. Zde je zřetelná podobnost se schématem vesmíru, který vytvořila 
zakladatelka theosofické společnosti Helena P. Blavatská (1831–1891). Paprsky 
tvoří nejprve sféry duchovní a později ty materiální. Nicméně síla božských 
paprsků zůstává ve všem stvoření. Země patří do materiální a nižší sféry, ale lidé 
na ní si uchovali duchovní jiskru, která jim může připomenout jejich božský 
původ. Kultivací vlastního duchovního života skrze řadu reinkarnací může 
člověk nakonec dosáhnout svého nebeského domova.  

Tři zákony, které vládnou vesmíru, jsou tyto: zákon tíže, přitažlivosti 
stejnorodého a zpětného působení. Kniha vysvětluje, jak má člověk žít, aby žili 
ve shodě s Boží vůlí. 

Mileniální tendence jsou v hnutí spojeny s dvěma velkými motivy. 
Přesvědčení, že Imanuel (Abd-ru-shin) přijde na Zem v lidském těle podruhé 
a přesvědčení, že počátek tisícileté říše bude ohlášen příletem velké komety. 



132 
 

Organizace 
Centrum Mezinárodního Hnutí Grálu je rakouské město Schwaz nedaleko 

Vomperbergu. Ve většině evropských zemí existují, místí organizace, stejně tak 
i v USA, Africe, ale i v Rusku a jinde. Z pohledu práva šíří myšlenky 
O. E. Bernhardta německá Nadace Poselství Grálu (Stiftung Gralsbotschaft) 
se sídlem ve Stuttgartu. Celkový počet členů se odhaduje na cca 16000. 

V ČR však hnutí není právnickou osobou, proto nemá ani oficiální sídlo. 
v Brně ale sídlí právnická osoba zastřešující činnost Hnutí Grálu – „Nadace 
Hnutí Grálu v České republice“. Nadace byla založena v roce 1992. Na několika 
místech má hnutí tzv. stánky Světla (Dům Hnutí Grálu v Karviné). Hnutí nechce 
být považováno za institucionalizované náboženství, neexistuje institut členství. 
Hnutí má asi 1500 stoupenců. Hnutí Grálu vydává pro širší veřejnost časopis 
Svět Grálu. 

Hnutí Grálu se stalo inspirací pro NNH tzv. Imanuelitů, které založil 
v roce 1991 Jan Dietrich Dvorský (nar. 27. července 1965). Ten si po přečtení 
knižní produkce O. E. Bernhardta uvědomil, že je předpovězený mesiáš, Syn 
Člověka neboli Parsifal Imanuel. V současné době žije zakladatel opět v České 
republice i s rodinou působí především na internetu. Do zahraničí se ukryl před 
českou justicí.  

Větší pozornosti se dostalo Hnutí Grálu s kauzou týraných dětí v Kuřimi 
u Brna. Po dlouhé diskuzi dospěli religionisté k nejasným závěrům, ve kterých 
tvrdí, že hnutí samotné není nebezpečné, ale někteří jeho jedinci být nebezpeční 
mohou. 
 

Praxe 
Společenský život se odehrává především ve stáncích Světla, kde 

se konají nedělní pobožnosti a třikrát do roka slavnosti Grálu: Slavnost svaté 
Holubice (Ducha Svatého), tato slavnost odkazuje na Letnice, 30. května; 
Slavnost Bílé lilie, 7. září s cílem usilovat v co nejširším smyslu o čistotu, jejímž 
symbolem je lilie. Poslední je slavnost Zářící hvězdy 29. prosince. Slavnost 
souvisí s Vánocemi a má připomenout nejen narození Ježíše (betlémská 
hvězda), ale také jeho poselství lásky a pravdy. Někdy se nazývá slavností Růže, 
symbol lásky. 

Tyto tři hlavní slavnosti jsou rámovány přípravnou a závěrečnou 
slavností, konanou předcházejí či následující den. Muži nosí jako liturgický 
oděv černý oblek. Součástí každé ze tří hlavních slavností je svatá hostina. 
Přítomná je bohatá symbolická výzdoba různých a přesně stanovených barev. 
Slavnosti jsou neveřejné.  

Hnutí také provádí iniciaci, žehná manželské svazky, již oddané 
manželské páry, žehná dětem všeho věku, provádí pohřební obřady a slaví 
hostinu. Ritus, kterým se otvírá přístup ke společnému náboženskému životu 
v hnutí Grálu, se nazývá zpečetění. Je chápán jako nová smlouva s Bohem, 
kterou Ježíš (Syn Boží) po dva tisíce let po svém ukřižování připravoval pro 



133 
 

Syna Člověka. O zpečetění může požádat pouze dospělý zájemce, který si je 
vědom závaznosti obřadu. Pokud místní kruh Grálu s žádostí o zpečetění 
souhlasí, zájemce je zpečetěn při některé slavnosti v Osadě Grálu 
na Vomperbergu. Existuje také několik míst mimo Evropu. Obřad provádí 
zpečeťující učedník, který vodou označí konvertitu na čele znamením 
rovnoramenného kříže. Stejně jako při ostatních ritech hnutí Grálu jsou 
pronášena přesně stanovená slova, která nesmí být měněna. Symbolem iniciace 
je stříbrný rovnoramenný kříž v kruhu, který člen může nosit. Hnutí má bohatou 
hierarchii zasvěcení. Tento kříž je na nejnižším stupni. Nejvyšší stupeň je zlatý 
kříž, který začleňuje člověka do skupiny  povolaným (144 tisíc, kteří „dospěli 
k poznání, že chtějí pomáhat při výstavbě říše Grálu na Zemi.“). To bývají 
nejčastěji zaměstnanci hnutí. 
 Dalšími svátostmi, tzv. úkony Grálu, jsou vedle zpečetění a povolávání 
také sňatek, požehnání již sezdaného manželství, požehnání nemluvněte (do 15 
měsíců věku dítěte), požehnání dětí (od 4 do 14 let věku), svatá hostina (slavená 
u stolu chlebem a vínem), a pohřeb. Všechny úkony jsou prováděny pevně 
stanoveným způsobem bez odchylek, neboť každému detailu je přikládán 
hluboký duchovní význam. 

Pobožnosti se konají každou neděli ve všech skupinách v chrámech 
i stáncích Světla, ale i v pronajatých místnostech. Program obsahuje poslech 
vážné hudby, četbu přednášky z Bernhardtova Poselství Grálu, modlitby ke 
Světlu. Pobožnosti neobsahuji zpěvy ani kázání. Pobožnosti jsou také neveřejné.  

Zdeněk Vojtíšek dodává, že „charakteristickým rysem hnutí Grálu je 
germanofilství jeho příslušníků. Je dáno jedinečným postavením, které 
německému jazyku přisoudil sám zakladatel Oskar Bernhardt. Podle něj je 
němčina tím jazykem, který byl připravován, aby se co možno nejčistěji 
zachvíval v prazákonech stvoření“, a tak byl „schopen nejsilněji přijmout sílu 
Světla a vést ji dále bez zkalení“. 

Neexistují přesně definovaná pravidla chování, členové jsou vyzíváni ke 
sebezlepšení a zdokonalování.  
 
  



134 
 

Satanismus 
 

Základní charakteristika 
Satanismus je hnutí, u kterého nenajdeme zakladatele. Mnohotvárný 

proud satanismu existuje v malých skupinách především v západní společnosti 
žijící z dědictví křesťanství. Satan je postavou známou z Bible jako padlý anděl. 
Hebrejské slovo satan značí stejně jako řecké diabolos „ten, který vrhá proti 
sobě“ nebo také „žalobce“. Hnutí je charakteristické protestem a vzdorem proti 
téměř čemukoliv dobrému, negací dobra a egoismem. Neexistuje jedna nauka 
ani vyznání víry. Jediným snad jednotícím prvkem je postava biblického Satana. 
  

Symbol 
Symboly hnutí jsou různé a vychází nejčastěji z židokřesťanské tradice: 

pentagram (obrácený špičkou dolů a s tváří kozla jako hříšného obětního 
zvířete), či tzv. bafomet, číslo 666 (z knihy Zjevení, kde je zřejmě gematrickou 
šifrou císaře Nerona), někdy také obrácený křesťanský kříž. 
 

Dějiny 
Dějiny satanismu jsou jen zlomkovité. Jako jistou podobu satanismu 

můžeme označit čarodějnické procesy v Evropě a v Americe. Také je známá 
praxe satanismu na dvoře Ludvíka XIV. Anglický Hellfire Club z 18. století, byl 
zase protestem proti puritánské společnosti.   
 

Základní dělení satanistických směrů 
V moderní době nacházíme satanismus trojího základního druhu, jenž 

se určuje podle cíle, proti kterému protestuje.  
1. Náboženský satanismus protestuje proti židovsko-křesťanskému 

pojetí Boha a křesťanskému náboženství.  
2. Morální ateismus, který protestuje proti morálce praktikované ve 

společnosti a založené na tomto náboženství.  
3. Kulturní satanismus, který protestuje velmi všeobecně proti 

kulturním hodnotám křesťanské civilizace, zasahuje především 
dospívající mládež.  

 
Náboženský – teistický – satanismus 
Počátky tohoto satanismu nacházíme v 17. a 18. století na dvoře Ludvíka 

XIV. Satanistické aktivity jsou spojeny s postavou kartářky a čarodějnice 
Catherine Deshayesové (+1680), jejímiž klienty a klientkami byli i lidé 
z králova okolí. Rozsah náboženských praktik spadajících pod satanismus je 
velmi těžké doložit a kolující zprávy v románech a v médiích je jen stěží možné 
doložit. Přesto není možné teistický satanismus prohlásit za neexistující 
fenomén.  
  



135 
 

Mravní satanismus 
Tato forma satanismu je spojena především s moderní dobou, s krizí 

moderního člověka a s otřesy, kterým je vystaven člověk 20. a 21. století. 
Logicky je tedy lépe zmaapována. Dominantním prvkem je zde potřeba negace, 
důraz na egoismus a smyslovost. Satanistovi tohoto ražení je podle tohoto 
morálního kodexu vše dovoleno, pokud bezdůvodně neškodí sobě nebo okolí. 
Satan je zde symbolem volnosti, ale také hybným faktorem v přírodě, 
a symbolem pokroku. 
 

Aleister Crowley 
Počátky moderního satanismu morálního a snad i teistického ražení je 

možné spojit s postavou Angličana Aleistera Crowleyho (1875 - 1947), který byl 
básníkem a spisovatelem. Publikoval několik knih s okultní tematikou. Sám 
se prohlásil za Anitkrista a Velkou šelmu 666. Jeho učení vystihuje věta: „Dělej, 
co chceš; to je celý zákon.“ Satan je zde uctíván jako osoba, s mírnými 
odchylkami v jednotlivých větvích satanismu, a jsou zde vykonávány rituály 
imitující (karikující) křesťanské tradice. 

Ordo Templi Orientis vznikl roku 1885 jako klášter pod vedením Carla 
Kellnera a Theodora Reusse. Inspiraci při vytváření magicko-náboženských 
praktik nalezl ve Svobodném zednářství. Velmistrem a jednou z hlavních postav 
hnutí byl Aleister Crowley. Sepsal pro řád nejdůležitější knihou Liber AL vel 
Legis – Knihu zákona. Řád byl zaměřen především na sexuální magii. Do dnes 
existuje složitá hierarchie řádu, který se věnuje především tantrismu a thelémské 
magii vytvořené A. Crowleyim. Od satanismu se však později řád odklonil. 

Crowley se hlásil nejen ke Svobodnému zednářství, OTO a Řádu Zlatého 
úsvitu, ale zakládal také vlastní organizace jako Aegentinum Astrum (AA, 
Stříbrná hvězda) 1907. Roku 1920 založil na Sicílii Posvátné opatství 
thelemských mysterií, které shrnuje právě ve větě „Dělej si, co chceš,  je jediným 
zákonem“. Po celý život se věnoval magickým rituálům a vyvolávání démonů. 
Od roku 1912 do r. 1944 pracoval průběžně na systému karet tarot: Ten je 
do dnes nejpoužívanějším systémem výkladu a slouží také v tzv. hermetismu. 

Aleister Crowley zemřel 1. prosince 1947 na selhání srdeční činnosti 
a chronické astma v rodné Anglii. Jeho ostatky jsou uloženy v USA. 

 
Anton Shandor LaVey 

Zřetelně spojil tuto specifickou mravnost s postavou Satana až Anton 
Shandor LaVey (1930-1997). 
 „Satanismus je nepokrytě egocentrická, brutální filozofie. Je založena 
na přesvědčení, že lidské bytosti jsou v podstatě sobecká, násilnická stvoření, že 
život je přirozená selekce a že přežijí pouze silní a Zemi ovládnou ti, kteří 
bojují, aby zvítězili v nekonečné soutěži, jaká existuje v každé džungli - včetně 
urbanizované společnosti.“ (Satanská bible, Úvod) 



136 
 

Jako počátek moderního satanismu morálního protestu je proto možné 
považovat Antona Szandora LaVeye, který je autorem Satanské bible (1969). 
Od roku 1991 je i v češtině a je volně dostupná i na internetu. Především tato 
kniha mu získala velkou popularitu. Při vytváření základů své nauky 
se inspiroval nihilismem a sociálním darwinismem. Satan je v jeho směru 
pouhým symbolem sloužícím k sebeuspokojení vlastního egoismu a hedonismu. 
Satan tedy není konkrétní osobou. Nauku proto nazýval egoteismem. Lavey 
prožil dětství v USA v rusko-ukrajinské rodině a vykazoval hudební nadání. 
V dospělosti se rozhodl promýšlet a rozvíjet negativní a zlé stránky člověka.  
Vedle publikace Satanské bible bylo druhým velmi medializovaným krokem 
Laveye založení Církve satanovy (Church of Satan) v San Francisku v USA 
o Valpružině noci, 30. dubna 1966. Jím pořádané teatrální a okázalé obřady 
v jeho vlastním domě mu pak zajišťovali dlouhodobou popularitu a zájem 
veřejnosti.  

Pobočka církve je i v České společnosti, a to od roku 1991. Její 
zakladatel, kapelník brněnské hudební skupiny Root, Jiří Valtr (1952) vulgo Big 
Boss tvrdí, že tak učinil se souhlasem sanfranciské centrály. Dnes vede církev 
tzv. Rada třinácti. Na původní brněnsknou církev navazuje pražský První Česko-
Slovenský Chrám Církve Satanovy. Církev se otevřeně hlásí k odkazu A. Sh. 
LaVeye a mediálně, nikoliv oficiálně, ji prezentuje Pavel Brndiar. 

Josef Novotný je pak postavou, která se v České republice věnuje 
vydávání knih o satanismu a magii, v roce 2001 inicioval založení 
Dokumentačního centra českého hermetismu.  

Satanismus měl velký vliv především ve Spojených státech amerických, 
a to jak na jedince, tak i na určité kulturní kruhy. Nešťastně dopadly aktivity 
inspirované satanistickýcm prostředím v podání Charlese Mansona, který v roce 
1969 spolu se svými následovníky provedl rituální vraždu sedmi lidí. Jím 
formovaná skupina Rodina Charlese Mansona (1967-1969) jednala pod vlivem 
jeho ideologie a psychotropních látek.  
 

Kulturní satansmus 
Zájem veřejnosti o teistický a morální satanismus se postupně vytratil a již 

v druhé polovině 20. století se projevuje především v kulturní oblasti. Jednak 
vznikem mnoha filmů s tématikou příchodu Satana na svět, posedlosti 
a vymítání – Rosemary má děťátko (1967), Vymítač ďábla (1973), Přichází 
Satan (1976) nebo pozdějších jako je Angel Heart (1987). V nejnovějších 
produktech zábavního průmyslu mívá Satan často až komické rysy, například 
v seriálech The Simpsons a South Park. Největší vliv na rozvoj této kultury měl 
hudební průmysl. Nejsilnější vliv je znatelný v metalové a hard rockové hudbě. 
Skupiny jako Slayer nebo Black Sabath, ale i Guns´n´Roses, se v některých 
svých textech věnují tématice satanismu. U první z nich se jedná o téměř 
programové zaměření. V mnoha případech se však jedná o stylizaci a snahu 
zaujmout provokativním postojem. Kulturní satanismus se nejčastěji projevuje 



137 
 

postojem odporu vůči stávající kultuře a jejím hodnotám, který se v praxi 
projevuje vandalismem, ve výjimečných případech i kriminálními činy. 
V oblasti literární jmenujme alespoň Markýze de Sade, který ve svých dílech 
o satanismu a s tím spojené morálce pojednával.  Slavný básník Charles 
Baudelair do zcela vynikajících Květů zla zahrnul i Litanie k Satanovi. Z našich 
domácích autorů jmenujme Stanislava Kostku Neumanna, který se k satanismu 
otevřeně hlásil. 
 

Zhodnocení závěrem 
Nebezpečí satanismu je dvojí: pro osobní vývoj jedince a na společenské 

úrovni. Vytváření negující satanistické identity jsou v člověku vytvářen zvyk ke 
zlému a negujícímu postoji a tím může dojít ke vztahové  izolaci jedince od 
společnosti. Pro společnost nastává nebezpečí v okamžiku, kdy se stylizace 
často nedoslěých jedinců stane životním stylem spojeným s cílenými útoky 
na kulturní prostředí a hodnoty společnosti. Počet příznivců není možno 
odhadnout.  
 
 
 
 
  



138 
 

Bahá´í víra  
 

Základní caharkteristika 
Víra Bahá'í je považováno za poslední nezávislé světové monoteistické 

náboženství, které ve své nauka navazuje na biblickou tradici a silně 
se inspirovalo v šíitském islámu. Zakladatelem je Bahá'u'lláh (česky Sláva Boží, 
1817-1892). V současné době se k víře hlásí cca 6 milionů věřících, v ČR je to 
asi několik desítek. Společenství je pronásledováno především v tradičně 
muslimských zemích: Egypt, Írán.  
 

Zakladatel a nástin dějin 
Bahá u alláh (vlastním jménem Mírzá Husajn 'Alí Núrí, 1817–1892) je 

zakladatelem náboženství a je považován za posledního z řady Božích poslů 
(Abrahám, Mojžíš, Buddha, Kršna, Zarathuštra, Ježíš Kristus, Mohamed). 

Ale již roku 1844 začal jistý kupec z perského Šírázu jménem Sajjid Alí 
Muhammad (1819–1850) začal hlásat příchod Božího Projevu (Bahá-u-alláh), 
na který čekají všechna světová náboženství. Přijal titul Báb (brána), protože 
skrze něj jako skrze bránu se má ukázat onen posel.  Pro toto učení vycházející 
z šíitského islámu byl vězněn a později popraven zastřelením perskými úřady 
v roce 1850 v Tabrízu.  

Jako Bahá'u'lláh, a tedy jako zakladatel víry Bahá'í, se označil Mírzá 
Husajn, který právě jeho příchod všichni očekávají. Učinil tak ve vyhnanství 
v roce 1863 v iráckém Bagdádu. Cílem jeho hlásání mělo být dovést lidstvo 
na další úroveň jeho postupného vývoje: dokonalá jednota rasová, národní, 
etnická, jazyková, vzdělávací. Mírzá se narodil v roce 1817 v perském hlavním 
městě Teheránu do rodiny vezíra (ministra) na šáhově dvoře. Ani Bahá'u'lláh 
nebyl přijat místními úřady a celý život byl pronásledován. Zemřel v roce 1892 
v Izraeli v Bahdží nedaleko Akká, kde je také pohřben. Dnes je místo cílem 
mnoha poutí a také qiblou (modlitebním směrem) baháí věřícím.  

Až jeho nejstarší syn Abdu-l-bahá (1844-1921) ustanovený otcem za 
hlavu společnosti rozšířil jeho učení do světa, zvláště po Severní Americe 
a Evropě. Byl známý sou dobročinností a ctnostným životem. 

Zakladatelův pravnuk Shoghi Effendi pokračoval ve vedení společnosti 
a přispěl významně k vystavění systému Bahá'í správy, kde jsou pravidelně 
a demokraticky voleny vedoucí instituce. Tím byly odstraněny překážky vývoje 
společnosti: autoritativní interpretace Písma (magisterium) a vůdčí role jedince 
(kněz, biskup, právník, kazatel) 
 

Posvátné texty 
Autory posvátných textů jsou Báb a Bahá’u’lláh. Věřícími jsou jejich 

knihy považovány za zjevené. Posvátných textů je celá řada, ale ústřední úlohu 
hraje Kitáb-i-Aqdas (Nejsvětější kniha) Bahá-u-alláha, který sám napsal několik 
desítek knih. Obsahuje základní naukové prvky této teologie a také právní rámec 



139 
 

hnutí. Neméně významná je jeho kniha Kitáb-i-Íqán (Kniha jistoty), kde je 
formulována nejedna pravda víry Baháí v kontextu dalších projevů Božích. 
Dalšími knihami jsou Džaváhiru’l-Asrár (Drahokam božích tajemství) a Haft 
vádí (Kniha sedmi údolí) a Chahar vádí (Kniha čtyř údolí). Jeho knihy jsou 
psány zvláštní směsí arabsko-perského jazyka a dnes jsou překládány do mnoha 
světových jazyků. Spisy jeho následovníků ve vedení společnosti se soustředí 
na interpretaci a kontzextualizaci jeho učení a nejsou považovány za posvátné.  
 
Nauka 
„Lidstvo bylo stvořeno jedním Bohem a je součástí jedné lidské rodiny.“ (Bahá-
u-alláh) 

Principy nauky je možné shrnout do těchto bodů: 
1. Bůh je jeden 
2. je jedno náboženství 
3. je jedno lidstvo 
4. je třeba odstranit předsudky 
5. je třeba odstranit extrémní bohatství a extrémní chudobu 
6. je třeba prosadit rovnost mužů a žen 
7. je třeba dosáhnout hrmonie mezi vědou a náboženstvím 
8. je třeba prosadit nezávislé hledání pravdy 
9. je třeba prosadit světový mír 
10. je třeba prosadit jeden pomocný světový jazyk 
11. je třeba prosadit všeobecného povinného vzdělání.  

Bůh je v této nauce vnímán jako stvořitelská a myslící Příčina, kterou 
z náboženských důvodů označují věřící jako Bůh. Příčina je pro člověka zcela 
nepoznatelná a naprosto nepopsatelná, proto může mít různá jména. Tato Příčina 
vložila do stvoření jistý úmysl a dala mu jistý cíl. Příčina potom posílá na svět 
posly, kteří lidstvu pomáhají pochopit tento záměr. Baháí víra nazývá posly 
Božími projevy, kteří jsou dokonalým odrazem podoby Stvořitele. Poselství 
se v různých dějinných období lišila podle potřeby lidstva, aby bylo schopno mu 
správně porozumět. Projevy se liší také podle míry zjevení, která jim byla 
svěřena, tím se vysvětluje rozdílnost nauky jednotlivých náboženství.   

Boží projevy existují na světě již od jeho stvoření a proces bude 
pokračovat na vždy. V řadě projevů pojmenovává tato víra osoby:  Adamův 
semitský cyklus, který pokračuje přes Abraháma, Mojžíše, Ježíše, Mohameda až 
k Bábovi, který cyklus ukončil a ohlásil příchodu Bahá-u-lláha, který je 
počátkem cyklu nového. Jiné projevy jsou nalezeny v Indické árijské tradici: 
Kršna, Zarathuštra, Buddha.  

Hlavním cílem poslů je sjednocovat lidstvo do stále intenzivnějších 
společenství. Nejvyšší podobu přináší právě Bahá’u’lláh, který hlásá 
celosvětovou jednotu lidstva, při zachování principu jednoty v různosti, která 
nebude směřovat k uniformitě. Jednotlivé jazyky, kultury, společnosti budou 



140 
 

zachovány, ale zároveň budou spojeny v jedné světové organizaci. Proto se ve 
výše zmíněných principech nauky této víry ozývá důraz na jednotu. 
 

Náboženská praxe 
„Smyslem života věřících je poznat Boha a uctívat jej, získávat ctnostnou 
povahu, zasazovat se o jednotu lidstva a přispívat k neustále se rozvíjející 
civilizaci.“ (Bahá-u-alláh) 
Cílem nauky Bahá’í v osobním životě je implementovat seslanou nauku 

obsaženou ve zjevených knihách do života jedince, aby tak došlo k harmonizaci 
hmotné a duchovní složky člověka. Skutečná podstat je duchovní, tělesná 
stránka lidské existence je nástrojem k dosažení dokonalosti. Nejdůležitějšími 
nástroji k dosažení dokonalosti jsou modlitba a půst. 

Po smrti pak věřící odejdou do vyššího světa, kde budou žít duchovním 
životem. Na zemi žije člověk prenatálním vývojem, který končí smrtí. Důraz je 
kladen na princip neustálé evoluce.  

Kalendář tohoto náboženství je organizován do 19 měsíců po 19 dnech 
(361 dnů). Zbývající dny Ajjám-i-há (Dny Boží Podstaty) se obvykle považují 
za dny zasvěcené oslavě a dobročinnosti. Jména měsíců jsou odvozena od 
různých jmen božích. Kalendářní rok začíná 21. březen. Páteří roku jsou 
devatenácté dny každého měsíce, ve kterých probíhají modlitební setkání 
spojená s četbou posvátných textů. V těchto dnech se společnosti věnují 
organizačním záležitostem. Z 11 hlavních svátků roku je 9 svátků spojeno 
se zákazem práce. Svátky připomínají narozeniny či úmrtí hlavních postav, dále 
nový rok, začátek postního měsíce apod.  

Symbolika čísel je pro tuto víru důležitá. Především devítka je pro věřící 
symbolem jednoty, protože obsahuje všechna ostatní čísla. Devět je také stěn 
v Baháí chrámech a v každé stěně jsou dveře, devět je manifestací Příčiny 
v dějinách atd.  

Všední život věřících je doprovázen soukromou modlitbou, kterou mohou 
sdílet s druhými při různých příležitostech či za účelem posily. Běžná modlitba 
není přesně definována co do formy. Denní modlitba (krátká, střední a dlouhá) 
již má pevný řád, protože je považována za audienci u Stvořitele. Před 
modlitbou se vykonává rituální očista vodou (tvář a ruce) a modlí se čelem 
k Akká (qibla). Krátká denní modlitba se přednáší jednou denně od 12:00 
do 14:00. Texty formuloval zakladatel. Střední modlitba se přednáší třikrát 
denně (ráno, v poledne a večer). Dlouhá denní modlitba se přednáší jednou 
denně v době od 12:00 do 12:00 následujícího dne.  

Půst je podobně jako v islámu shrnut do jednoho postního měsíce ‘Alá‘, 
který je posledním 19. měsícem kalendáře (2. - 21. březen, tedy 19. dnů). Věřící 
v této době stejně jako muslimové v době ramadánu během dne od východu 
slunce do západu nejí a nepijí. Cílem a záměrem půstu je fyzická očista naší 
hmotné schránky, která symbolizuje podstatnější očistu duchovní, ale 



141 
 

v neposlední řadě také představuje praktickou zkoušku ochoty věřících obětovat 
Bohu něco z mnoha světských radostí, byť jen během velmi krátkého období. 

„Práce, která je vykonaná v duchu služby, je formou uctívání.“ (Bahá 
u alláh) 

 Praxe baháí věřících není nijak přísná, snad jen s výjimkou zákazu 
požívání alkoholu a jiných omamných látek. Pouze z léčebných důvodů může 
z rukou lékaře přijmout věřící danou látku (např. opiát) jako lék. Zcela je 
odmítnut asketismus, mnišství, ale naopak se klade důraz na občasnkou 
angažovanost věřícícch, a to vzděláváním dětí i dospělých, prací ve 
zdravotnictví, státní správě atd. V rámci mezinárodních aktivit se Bahá’í snaží 
o vytvoření světa jako společného domova všech ras, kultur a národů: „Země je 
jediným domovem a lidstvo jeho obyvateli.“ (Bahá u alláh) 
 

Správa společnosti 
Správa probíhá na místní, národní a celosvětové úrovni, a to skrze 

demokraticky a pravidelně volená představenstva. Na místní a národní úrovni 
probíhají volby každý rok, na mezinárodní každých 5 let, kdy je všemi věřícími 
volen Světový dům spravedlnosti se sídlem v Haifě, v Izraeli. Volené instituce 
dohlíží na praktické a administrativní záležitosti místních a národních 
společenství (svatby, pohřby, oslavy, vnější vztahy). Do duchovního života 
věřících zasahovat nesmí, pokud jejich jednání není na škodu společnosti 
v očích veřejnosti.  
 

Bahá´í v České republice 
Kořeny tohoto hnutí v naší zemi spadají do počátku 20. století. Jedním 

z prvních věřící byl Miloš Svatopluk Wurm. Po druhé světové válce došlo ke 
krátkému oživení, které však ukončil komunistický režim. Po roce 1989 došlo 
k opětovnému rozvoji společnosti a vzniku místních center s duchovní správou.  
Nejvyšší správní orgán na národní úrovni Národní duchovní rada 
Československa pracuje od 27. dubna 1991, kdy proběhly volby. Sídlo Bahá’í 
společenství ČR je v Lucemburské ulici č. 33, Praha 3.  
 
 
 
  



142 
 

Guru Šrí Činmoj (Sri Chinmoy Centra) 
 

Základní charakteristika 
Šrí Činmoj je náboženským vůdcem toho typu, který své stoupence 

udivuje nejen náboženskými, ale i svými nenáboženskými výkony. Zaměřuje 
se na rozvoj vnitřních schopností člověka a skrze vedení, přísnou praxi, 
meditace a studium stimuluje své žáky k podávání neobvyklých výkonů. Nauka 
je inspirována indickými filosofiemi se zaměřením na cestu činů (karmamárga). 
 

Guru : život a dílo 
Celým jménem je guru označován jako Šrí Činmoj Kumar Ghoš (1931 - 

2007) a pochází z dnešního Bangladéše. Šrí je později dodaný čestný titul k jeho 
rodnému jménu, pochází ze sanskrtu a je užíván pro božstva a znamená pán, 
svatý.  

Šrí Činmoj odkazuje ve svém učení na svého učitele, indického guru, 
jogína, filosofa a mistra Šrí Aurobinda (†1950). V jeho ášramu žil po osiření i 
se svými bratry již od 12 let. Šrí Aurobindo je znám pro svoji snahu o vytvoření 
syntéze východní a západní filosofie. Jeho nauka je silně motivována evoluční 
teorií a domníval se, že člověk je předurčen k vývoji od lidského stádia 
k božskému. Byl snad prvním Indem, který vytvořil ucelený filosofický systém 
psaný v angličtině. Tedy systém určený pro celosvětové obecenstvo s misijním 
potenciálem. Jeho psaná tvorba byla obrovská, stejně jako je rozsáhlá písemná 
tvorba Šrí Činmoje. Jeho schopnosti psát byly zřejmé již od mládí a zdokonalily 
se v letech 1955-1963, kdy byl osobním tajemníkem Nolini Kanta Gupty. Při 
překládání jeho textů do angličtiny získal přehled v indické a světové literatuře. 
V té době začal psát i své vlastní články a poezii (bengálsky i anglicky). 

Šrí Činmoy začal až dlouho po mistrově smrti v roce 1964 ve Spojených 
státech amerických pracovat jako státní úředník. Později začal pod patronací 
indického konzulátu v USA hlásat systém postavený na několika principech: 
hatha jóga, spiritualita bhakti, meditace, jasně formulovaná etika. V roce 1967 
podává výpověď na konzulátu a věnuje se již jen přednáškám, meditacím 
a publikování. Napsal značné množství knih, básní, vytvořil mnoho kreseb, 
maleb, písní, divadelních her. Ve svém hnutí klade důraz hlavně na meditaci 
a správný životní styl. Guru zemřel ve svém době v Qeensu v New Yorku.  
 

Nauka 
I Šrí Činmoj je inspirován myšlenkou evoluce člověka. Jeho příspěvek 

k nauce svého mistra spočívá ve snaze urychlit tento růst, a to jím samotným 
vypracovanými metodami. S tímto poselstvím cestoval po světě, kázal a úspěšně 
získával posluchače a stoupence. Myslel si, že vývoj je možné urychlit božskou 
láskou (sebeobětování a sebepřekonání), oddaností (výraz božské lásky v praxi) 
a odevzdaností (spojení svých konečných schopností s nekonečným a božským). 



143 
 

Byl přesvědčen, že zvláště meditace může přivést člověka do světla, 
do vyšší reality a přímo k božskému zdroji všeho. Jeho nauka se odvíjela od 
myšlenky, že všichni lidé jsou povoláni a tedy hledají pravý a původní zdroj 
svého života a sjednocení s božským. On sám byl považován svými 
následovníky za muže božského charakteru, a to především pro výkony, které 
dosahoval na poli duchovního růstu, umění či sportu. Respektive pro výkony, 
o který se tvrdilo, že jich dosáhl. Jeho stoupenci jej označovali za božského, 
vtělené božstvo, avatár – tedy prvního, který dosáhl dokonalosti meditací 
a přísnou praxí života.  

Šrí Činmoj vytvořil systém dvojí úcty. Jedna úcty ke guru, skrze kterou 
především dosáhne žák božského. Milosrdenstvím guruovým je člověk spasen 
za službu tomuto mistrovi. Zároveň tak žák žije v úctě k Bohu, který se 
v mistrovi manfestuje. Guru Šrí Činmoj v tomto směru nerozlišoval mezi 
různými postavami náboženských dějin a všem projevoval značnou 
náboženskou úctu: Buddha, Mohammed, Krišna, Buddha apod. Božské je zde 
zastřešujícím pojmem pro mnoho pojmů známých z dějin náboženství. Tato 
otevřenost či synktretismus byl velmi sympatickým momentem pro mnoho 
západních posluchačů. Známé jsou i jeho snahy o setkávání náboženství, které 
odůvodňuje existencí pouze jediného pravého náboženství charakteristickým 
láskou k Bohu. 

 
„Narodil jsem se v hinduistické rodině, ale nyní je mým jediným 
náboženství láska k Bohu a služba Bohu. Láska k Bohu zahrnuje všechna 
náboženství: křesťanství, hinduismus, buddhismus, judaismus, islám 
a ostatní. Narodil jsem se jako hinduista, ale jsem milovník Boha a miluji 
všechna náboženství a všechna je považuji za svá vlastní.“ (Šrí Činmoj) 

 
Praxe 
V praxi Šrí Činmoj odmítá přísný asketismus a snaží se formulovat střední 

cestu, která by vedla k odmítnutí negativních kvalit života a rozvíjení kvalit 
dobrých. Jeho žáci jsou vegetariáni, nesmí užívat drogy včetně alkoholu a vedou 
život v celibátu. Najít si životního partner po vstupu již není možné. Výjimkou 
jsou ti, kteří konvertovali již ve stavu manželském – i těm je doporučován 
celibát. Lásku mají konvertité projevovat pouze svému guru.  

Jeho stoupenci vytváří uzavřené komunity, ve kterých žijí přísně 
stanovený režim dne. Mnozí však žijí v civilním životě a komunitního života 
se neúčastní. Ostatní pracující ve firmách patřících tomuto hnutí jsou pod 
dohledem svého učitele. Společný program začíná brzy ráno, cca v 6:00 
společnou meditací (muži v bílém, ženy v sárí) následovanou asi hodinovým 
opakováním písní a manter z produkce Šrí Činmoje. Tomu však předchází 
povinná ranní hygiena – očista a sprchování. Po meditaci následuje ranní běh 
a další cviky. Celý den je strávený v pracovním nasazení, kdy veškerou svoji 
aktivitu věnují členové ve prospěch společnosti. U nás je to např. společnost 



144 
 

Madal Bal, která prodává železářské zboží, vegetariánské potraviny, vydává 
i prodává knihy Šrí Činmoje, organizuje přednášky a vykonává další aktivity. Po 
práci následuje společná odpolední meditace a večery jsou věnovány misijním 
činnostem. Být dokonalým členem však vyžaduje myslet na mistra a meditovat 
i v době pracovního nasazení – tím se tedy člověk více stává součástí nauky.  

Neustálou organizací času, důrazem na meditaci spojenou s pohledem 
na fotografii mistra a opakováním jeho slov je konvertita zbaven prostoru a času 
pro reflexi své situace. 

Typické pro žáky tohoto mistra je organizovaná účast na dlouhých 
vytrvalostních závodech v běhu. Mnozí jsou tak silně motivováni, že uběhnou 
závod i bez dlouhodobějšího tréningu. Konvertité často málo spí a snaží 
se vydávat stále větší a větší výkony, aby udivili svého mistra a zalíbili se mu. 
Sám Šrí Činmoj se prezentoval jako dokonalý sportovec. Již v roce 1976 
inicioval první běh míru a v roce 1986 inicioval světový běh Šrí Činmoje za 
světový mír – Světový běh harmonie, který dosáhl velkého úspěchu a do dnes 
se ho zúčastnilo více než milion běžců. Ti si navzájem předávajících hořící 
pochodeň. Ve stejné době byly americkou veřejností zpochybňovány výkony 
tohoto guru. Sám o sobě tvrdil, že zvedne slona, fotbalový tým, automobil apod. 
Jeho mírové aktivity však byly mnohem populárnější. Proto také Šrí Činmoj 
konal téměř čtyřicet let dvakrát do týdne meditace v centrále Spojených národů 
v New Yorku. Úspěšně pořádal celosvětově známé mírové koncerty – ač podle 
odborníků nevalné kvality.   

Práce pro gurua je vykonávána zdarma, žáci jsou vybízeni, aby předávali 
znalosti dál také zdarma, podobně jako bez nároku na honorář pracoval i Šrí 
Činmoj.  
 

Organizace 
Šrí Činmoj zakládal již za svého života po celém světě centra, ve kterých 

se sdružovali jeho žáci. do své smrti založil nejméně osmdesát takových center 
a osobně vybral a jmenoval její vůdce. Světová centrála se nachází v New 
Yorku. Dnes se členská základna odhaduje celosvětově asi na 5-7 tisíc, ale 
příznivců a sympatizantů je mnohem více. V České republice jsou centra 
v Praze, Brně, Zlíně, Ostravě, Liberci a Českých Budějovicích.  
  



145 
 

Nová Akropolis 
 
Základní charakteristika  
Nová Akropolis působí na veřejnosti nikoliv jako náboženská společnost, 

ale jako kulturní asociace, která seznamuje zájemce s náboženským 
a filosofickým dědictvím lidstva. Je typickým představitelem nové náboženské 
pedagogiky 20. a 21. století. Ideové a naukové kořeny pochází z theosofie. 
Cílem je skrze duchovní evoluci dosáhnout vyší lidské rasy.  
 

Zakladatel a stručné dějiny 
Zakladatelem Kulturní Asociaci Nová Akropolis je Jorge Angel Livraga 

Rizzi (1930-1991), argentinský profesor dějin umění a filozofie v Buenos Aires.  
Livragovi zemřel otec, když mu bylo 15. Prožil hlubokou životní krizi a 

skrze učitele angličtiny se začal v padesátých letech zajímat o argentinskou 
Teosofickou společnost. Stává se uznávaným charizmatickým učitelem a 
přednášejícím. V roce 1956 zakládá časopis Estudios Teosóficos a o rok později 
Novou Akropolis. Asociace byla zřízena za cílem propagace filosofie , a to 
v duchu klasické Platonovy akademie. Od této doby začíná zakládat další centra 
Nové Akrtopolis v Jižní Americe (Uruguay, Chile, Peru, Brazílie, Bolívie) a 
především pracuje na studijních manuálech pro posluchače jeho sedmidílných 
kurzů. V roce 1972 se stěhuje do Španělska, aby založil Novou Akropiolis také 
v Evropě. Zakadateli se stávají jeho dva žáci z Argentiny Delia Steinberg 
Guzmanová and Fernand Schwarz. První centra jsou ve Španělsku a ve Francii, 
ale dnes jsou v mnoha dalších. Aktuálně je založeno více než padesát poboček 
v Americe, Assi a Evropě. Již roku 1981 se národní asociace spojily 
do Mezinárodní organizace Nová Akropolis se sídlem v Bruselu. 

Livraga byl celoživotně plodným autorem filozofických esejů, odborných 
knih, básní a románů. Za některá svá díla dostal i významná ocenění. Po 
Livragově smrti v Madridu ve Španělsku se prezidentkou Nové Akropolis stala 
Della Steinberg Guzmanová. 
 

Nauka  
Zakladatel hnutí uložil Nové Akropolis cíl probudit v lidech globální vizi 

univerzálního bratrství a rozvíjení kreativity, a to prostřednictvím srovnávacího 
studia věd, umění, náboženství a filozofie. do dnes se Nová Akropolis 
prezentuje jako kulturní asociace s bohatou nabídkou tzv. vzdělávacích kurzů.  

Livraga ve svém učení navazuje především na H. P. Blavatskou (1831-
1891) a některé další esoterní tradice. Pro Novou Akropolis je typická 
otevřenost pro různé filozofické a náboženské směry a široký výběr témat 
vzdělávání. To ovšem není pro důraz na svobodné myšlení, ale pro šíři koncepce 
H. P. Blavatské (1831-1891), na jejímž díle Livraga (a po něm též Nová 
Akropolis) své učení zjevně zakládá. Livraga jí podobně jako jiní její 
obdivovatelé přisuzuje až nadlidské rysy.  



146 
 

 
Programem Teosofické společnosti bylo studium starověkých 

náboženství, filosofií a věd, a snaha odhalovat a rozvíjet božské psychické síly 
uvnitř člověka a vytvářet univerzální lidské bratrstvo. Z počátku theosofové 
tvrdili, že člověk má astrální tělo a je starší než veškeré živé organismy. Člověk 
se ukázal v dějinách v sedmi různých rasách a duchovně se vyvíjí od nižších 
vrstev k vyšším rasám, a to skrze reinkarnace. Mnohé „rasistické“ myšlenky 
teosofie odrazily i v německém nacismu a fašismu, a to skrze v Německu 
populární Steinerovu antroposofii. 

Podle Blavatské a později také podle Livragova názoru je vesmír živou 
bytostí a všichni lidé jsou součástí Božské Mysli. Během dlouhé řady převtělení 
(reinkarnací) by měl člověk tuto skutečnost poznat a jednat podle ní. Podle 
vyjádření Blavatské se předpokládá pozitivní a tedy vzestupný vývoj 
jednotlivých lidských duší i lidstva jako celku, ale doba naplnění se počítá 
v řádu milionů let. I přes tento dějinný optimismus nahlíží Livraga i jeho 
následovníci současnou situaci jako velmi zlou. Hovoří se především o mravní 
krizi, která se stále prohlubuje.  

Proto jako jedinou naději pro lidstvo vidí Akropolitánský Ideál Nového 
Člověka, který napraví vše, co se nyní nachází v beznadějném úpadku: vědu, 
umění, pedagogiku, náboženství atd. Tento Nový Člověk má podle jeho slov 
„poznat svou Božskou Esenci“ a na základě tohoto poznání začít jednat a měnit 
svět. Tak může být lidstvo díky společnosti Nová Akropolis osvobozeno 
z úpadku a může dosáhnout vyššího stupně ve svém vývoji. Pro ilustraci 
uveďme citát:   

„Je očividné, že v krizi našeho světa musíme navrhnout Nový a Lepší 
Svět. Když říkáme ’nový‘, nechceme naznačovat, že tato hodnoty 
neexistovaly dříve, někdy jindy, nýbrž, že je dnes málo těch, kteří se je 
odváží žít. Když říkáme ’lepší‘, není to proto, že by dnes neexistovalo nic 
dobrého, nýbrž proto, že dokonce i to, co je dobré, musí být 
zdokonalované. Avšak tento Nový a Lepší Svět se nemůže vybudovat bez 
Nového Člověka, který bude jeho esenciální buňkou. Sníme o Novém 
Člověku jako o autentickém Nadčlověku, jako o tom, který překonal 
lidská ohraničení a dosáhl přímého kontaktu s tím, co je božské.“ 
Guzmánová, Delia S. Základy Akropolitánského Ideálu , str. 39-40.  
 
K tomuto cíli směřují aktivity Nové Akropolis pro veřejnost. Především 

přednášky (např. Filosofie a krize hodnot) a přednáškové cykly (kurs srovnávací 
filosofie Východu a Západu, cyklus Průkopníci svobodného myšlení apod.). 
Základní program studia je celosvětově stejný, koncepce se skládá z několika 
stupňů. Absolvování prvního je podmínkou členství. První stupeň (úvodní kurs) 
je složen takto: 

 
Moudrost Východu a filosofie Západu: 



147 
 

1. Člověk a vesmír  
2. Tisíciletá Indie  
3. Záhady Tibetu  
4. Buddhistická filosofie  
5. Dálný Východ  
6. Egypt  
7. Sokrates: jak se stát filosofem  
8. Platon: filosof idealismu  
9. Praktická filosofie  
10. Moudrost Říma  
11. Neoplatonikové  
12. Starodávnost lidstva  
13. Člověk a jeho cykly  
14. Nadčasová filosofie a její projevy  

 
Další stupně obsahují kurzy: Psychologie; Úvod do moudrosti Východu; 

Teologický symbolismus; Rétorika (tři stupně); Dějiny filosofie (čtyři stupně); 
Srovnávací náboženství; Filosofie vědy; Metafyzická estetika; Antropogeneze; 
Kosmogeneze; Astrologie; atd.  

Jen stěží je možné rozeznat v aktivitách Nové Akropolis esoterickou školu 
s definovanou naukou, náboženským jazykem a jasně stanovenou hierarchií, 
a nikoliv s kulturní asociací, jak je Nová Akropolis prezentována na veřejnosti 
a registrována u státních orgánů. Kulturní asociace je však Nová Akropolis je 
náborovou organizací pro skrytou esoterickou společnost úzce spojenou 
theosofickou naukou. 

Společnost klade důraz na dialektiku my a oni, pouze v Nově Akropolis je 
možné dosáhnout ideálu nového člověka. Akademičtí filosofové jsou pouze 
teoretici, členové Nové Akropolis jsou pravými filosofy. Přednášky proslovují 
pouze členové společnosti, kteří prošli vzdělávacími kurzy a znají vnitřní 
literaturu Nové Akropolis, v drtivé většině případů nejsou v oboru vzděláni. 
Výlučnost poznání je zdůrazněna životem pro ideál nového člověka. V průběhu 
přednášek není přípustná diskuze a vše musí být přijímáno 
s neoddiskutovatelnou autoritou. 

Problematické je užívání pojmu očišťování mozku (nikoliv vymývání 
mozku!), které vede k prožívání akropolitánského ideálu. Společnost se k pojmu 
hlásí a prosazuje ho jako metu. Novicové jsou vedeni k rozchodu s nečleny 
(přátelé, rodina) a navázání výlučných vztahů se společností. Projevuje se to i ve 
způsobech chování, užívání jazyka a oblékání. Je třeba dodat, že ačkoliv je vstup 
do společnosti často spojová s manipulací, rozchod s kulturní asociací není nijak 
konfliktní.   

Důležitá je role esoteriky a utajování. Nejdůležitější literatura Nové 
Akropolis je přístupná pouze prověřeným členům. Na veřejnost se nedostane ani 
základní publikace Základy Akropolitánského Ideálu psaná Livragou a jeho 



148 
 

nástupnicí Guzmánovou. Další literatura Příručka vůdce (hierarchie učitelů 
a žáků Nové Akropolis), Politický ideál (o uspořádání společnosti) bude podle 
Livragy snad zveřejněna, až bude jeho myšlení pevněji ukotveno v životě celého 
světa.  

Počet aktivních členů ve světě je podle materiálů Nové Akropolis asi 10 
tisíc. U nás je společnost od roku 1985 a je registrována jako občanské sdružení 
Kulturní asociace Nová Akropolis (od roku 1990) a aktivních členů je jen 
několik desítek. Centrála je v Praze na adrese Varšavská 13 a vede ji ředitelka 
Slavica Kroča. V Olomouci sídlí v Lafayettově ulici. Dále je asociace v Brně, 
Hradci Králové, Plzni, Ostravě.  

Od roku 1997 vychází čtvrtletník Zrcadlo kultury. Většina knih, které 
asociace dosud česky vydala je určena pouze jejím členům. Společnost se již 
několik let snaží vymanit z definice sekty. V roce 1998 u Evropského 
Parlamentu, v roce 2003 ve zprávě Mezinárodní Helsinské Federace pro Lidská 
práva.  
 

„Je zřejmé, že jako mezinárodní ředitelka této asociace, která kromě 
Španělska působí v dalších 50-ti státech, nemohu nechat tento problém 
bez povšimnutí. Mohla bych snad ztratit na objektivitě, když musím často 
číst nebo poslouchat, jak někdo mně vysvětluje, co je Nová Akropolis 
a jaké jsou její skryté cíle. Mohla bych se snad cítit pohoršená, když 
vidím, jak se kulturní asociace, která působí už 37 let, hází do stejného 
pytle se sektami, a co je ještě horší, nebezpečnými a destruktivními, aniž 
by se kdy cokoliv podobného prokázalo. 
Nejsem charismatickým vůdcem. Jsem ženou, která věnovala svůj život 
studiu a vyučování. Neobohacovala jsem se; spíše jsem to nejlepší, co 
jsem měla, věnovala této asociaci, která je tím, čeho si vážím nejvíce a co 
mě nejvíce motivuje k mé humanistické práci. a osobně jsem znala 
zakladatele Nové Akropolis, jenž měl před třemi roky, když zemřel, pouze 
dva tisíce peset v bance a šaty, které každodenně nosil. 
Nehledám přívržence; přeji si svobodné muže a ženy schopné myslet 
a samostatně se rozhodovat.“ (Guzmánová, Delia S. Sekty, Nová 
Akropolis - Zrcadlo kultury, č. 3.) 

 
 
 

  



149 
 

Scientologická církev 
 

Základní charakteristika 
Scientologie je uskupení spojující prvky ufologie, Nového myšlení, 

psychologie a výkonného managementu. Základním poselstvím je snaha 
rozvinout dobrý potenciál ukrytý v každém člověku. Využívá metodu dianetiky 
(technologie duchovního léčení) a na scientologii pohlíší jako na aplikovanou 
náboženskou vědu.  
  

Zakladatel 
Autorem scientologie, dianetiky a zakladatelem Scientologické církve je 

Američan Ronald Lafayette Hubbard, narozený r.1911 v Tildenu v Nebrasce v 
USA. Nedostudoval univerziutu a věnoval se cestování. Oženil se a měl dvě 
děti. Později sloužil během války u námořnictva. Posléze byl až do r. 1950 
spisovatelem nepříliš populárních sci-fi a westernových románů. Roku 1950 
publikoval knihu Dianetika: moderní věda o duševním zdraví (Dianetics: The 
Modern Science of Mental Health), ve které popsal základy dianetiky jako 
metody odbourávání špatných vzpomínek v mysli člověka a růstu 
k nesmrtelnosti. Odbornou veřejností byla kniha zcela odmítnuta. Široká 
veřejnost ji uvítala nadšeně a pod jejím vlivem začala vznikat dianetická centra 
po celých USA. Proto R. L. Hubbard zformoval teorii do náboženského systému 
a r. 1951 představuje scientologii jako vědu a r. 1954 založil Scientologickou 
církev (Church of Scientology). Poslední léta svého života žil v ústraní 
především na moři. 24. ledna 1986 zemřel na svém ranči v Crestonu 
v Kalifornii. 
 

Nauka a morálka 
Jeho nauka je inspirována hnutím lidského potenciálu s příměsí, ufologie, 

je inspirována naukou o převtělování a poznatky z psychologie. Vedle vlastní 
teorie vytvořil Hunnard také vlastní slovník, který je třeba znát při studiu 
scientologie. Výběr ze slovníku obsahuje nejčastěji každé vydání Dianetiky. 
Podle Hubbardových teorií jsou lidé nesmrtelní a nestvoření bohů, tzv. thetanů, 
kteří vstoupili do hmoty a postupným převtělováním zapomněli na svůj božský 
původ. Thetani žili na jedné z planet, ze které byli podvodně uneseni a odesláni 
do vesmíru. Na zemi se pak stávají součástí života a vstupují do lidských životů. 
Thetani mají božské vlastnosti (znalosti, zdraví) a potenciálně jím tedy může být 
každý člověk. Lidé však mají v mysli různé zábrany, tzv. engramy, z minulých 
životů i z mládí, které jim brání uvědomovat si dřímajícího thetana v sobě. 
Osvobodit se od těchto zábran může pacientům pomoci především tzv. auditing, 
mimo jiné další metody očišťování na těle i na duchu. Při auditingu si pomocí 
vhodně kladených otázek školitelem (auditorem) uvědomují pacienti nejrůznější 
zážitky v tomto životě i v minulých životech. Pacient odpovídá školiteli, 
služebníkovi Scientologické církve, s dvěma póly tzv. E-metru v rukou. E-metr 



150 
 

je v principu detektor lži, který má umožnit podle odporu kůže rozpoznat, které 
otázky pacienta zvláště rozrušují. Člověk, kterému se podařilo pomocí auditingu 
zbavit se zábran, stává se clearem, čímž údajně získává původní potenciál 
sebeurčení, schopností, zodpovědnosti a štěstí. Clear je důležitý stupeň poznání 
na cestě k úplné duchovní svobodě. Osoba, která dosáhne stavu úplné duchovní 
svobody, stává se operujícím thetanem (OT) a je schopná milovat své bližní 
a podílet se na řešení sociálních problémů.  

Od členů scientologie se vyžaduje účast na auditingu, který je finančně 
velmi náročný. Dále se musí zúčastňovat školení a seminářů i obřadů 
Scientologické církve a především platit poplatky církvi. Pokud klient není 
schopen platit, musí zdarma pracovat pro církev. Od těch, kdo dosáhli stupně 
clear, se očekává větší nasazení pro církev jako operující thetan a další 
zvyšování kvalifikace absolvováním příslušných seminářů a kurzů. 

Financování chodu církve a s tím související finanční zátěž pacientů 
společně s jejich postupnou sociální izolací jsou nejkritizovanější částí praxe 
uskutečňované v církvi.   
  

Organizace a rozšíření  
Scientologická organizace je v zásadě strukturou hierarchická. Na vrcholu 

stojí mezinárodní vedení se sídlem v Los Angeles, níže stojí kontinentální 
organizace a následně místní církve. U nás existuje Dianetické centrum v Praze 
na Jindřišské 7. Dále zde působí misie Scientologické církve se sídlem v Plzni 
a v Brně. Scientologická církev má velmi pevnou a propracovanou strukturu a je 
velmi dobře prosperujícím podnikem, má dokonce i svou vlastní tajnou policii. 
To je jí také často vytýkáno. Potenciální klienti jsou nejčastěji vyhledáváni skrze 
nabídku bezplatného vyhodnocení tzv. Oxfordského testu osobnosti, kterým 
se snaží klienta přesvědčit, že je pacientem, a potřebuje služby církve (semináře, 
kurzy, auditing atd.). Je častým předmětem kritiky, že si církev pomocí 
„auditingu“ vytváří absolutní kontrolu nad svými klienty, kteří jí svěřili své 
nejintimnější, a často i kompromitující zážitky.  

Pro utvrzení okolí, že se jedná o náboženskou organizaci, nosí funkcionáři 
církve farářské oděvy s kolárkem. Používají také symbol kříže doplněný o čtyři 
paprsky. Svislé břevno kříže znázorňuje hmotu a vodorovné ducha. Z místa 
křížení břeven vycházejí čtyři šikmé paprsky. Osm konců takového kříže 
představuje osm dynamik života podle scientologie. Také vedou nedělní 
shromáždění. To vše především pro získání daňových výhod pro církev. Po 
prozrazení některých svých praktik se snaží vylepšit reputaci ve společnosti 
sociálními programy: protidrogovým programem „Narconon“. Scientologická 
církev uvádí 70% úspěšnost při rehabilitaci drogové závislosti formou dianetiky. 
Dále programem pro integraci trestaných Kriminon. Věnuje se bojem proti 
porušování lidských práv v psychiatrii a diskrediutací psychiatrie oběcně 
v organizaci CCHR (Občasnká komise pro lidská práva) apod. Dále u ná působí 



151 
 

organizace jako HAA (Hubbardova akademie administrativy), anglická škola 
LITE, Basic, WISE.  

Scientologická církev je rozšířena především v USA a v některých zemích 
západní Evropy. Počet jejích členů ve světě uvádí církev v řádu milionů, ale 
odhady hovoří o několika stovkách tisíc. U nás je členů jen několik desítek.  
 

Vyznání víry Scientologické církve 
  

My z církve věříme: 
 že všichni lidé jakékoli rasy, barvy nebo vyznání byli stvořeni se stejnými 

právy;  
 že všichni lidé mají nezcizitelná práva na vlastní náboženské praktiky 

a jejich provádění;  
 že všichni lidé mají nezcizitelná práva na vlastní život;  
 že všichni lidé mají nezcizitelná práva na své duševní zdraví;  
 že všichni lidé mají nezcizitelná práva na vlastní obranu;  
 že všichni lidé mají nezcizitelná práva vytvářet, volit a podporovat vlastní 

organizace, církve a vlády nebo jim pomáhat;  
 že všichni lidé mají nezcizitelná práva svobodně myslet, svobodně mluvit, 

svobodně psát své vlastní názory a reagovat na názory druhých, mluvit 
o nich nebo psát;  

 že všichni lidé mají nezcizitelná práva na stvoření svého vlastního druhu;  
 že duše lidí mají práva lidí;  
 že studium mysli a léčení myslí zapříčiněných nemocí by nemělo být 

odděleno od náboženství nebo že by se nemělo přehlížet, že je prováděno 
v nenáboženských oborech;  

 a že žádná jiná instance menší než Bůh nemá moc zrušit nebo přehlížet 
tato práva, ať už otevřeně nebo skrytě. 

A my z církve věříme: 
 že člověk je v podstatě dobrý;  
 že se pokouší přežít;  
 že jeho přežití závisí na něm samotném a na jeho bližních a na jeho 

dosažení bratrství s vesmírem. 
A my z církve věříme, že zákony Boha člověku zapovídají: 
 zničit svůj vlastní druh;  
 zničit duševní zdraví jiného;  
 zničit nebo zotročit duši jiného člověka;  
 zničit nebo snížit přežití svých společníků nebo své skupiny. 

A my z církve věříme, 
 že duch může být spasen  
 a že duch sám má moc zachránit nebo vyléčit tělo. 

 



152 
 

Mezinárodní společnosti pro vědomí Krišny (Hnutí 
Hare Krišna) 
 
 

Základní charakteristika 
Kořeny hnutí Hare Krišna sahají do védské tradice. Velký rozmach zažilo 

v 60tých letech 20. století n USA v komunitě hippies. Členové hnutí jsou známí 
především indickým stylem oblékání, holdují průvodům v ulicích měst 
s alegorickými znaky, se zpěvem mahamantry, hudbou a tancem. Symbolem 
hnutí je bůh Kršna jako vozataj řídící Ardžunův kočár.  
 

Zakladatel 
Zakladatelem náboženské společnosti je Abhaj Čaran De (často také 

Abhay Charan De), narozený r. 1896 v Indii, nejčastě ji označovaný jako 
Bhaktivédanta Svámí Prabhupáda. Svými žáky byl nejčastěji označován titulem 
svámidží. Takto jsou tradičně označováni guruová různých náboženských tradic 
v Indii. Vystudoval filozofii a také ekonomii na univerzitě v indické Kalkatě. 
Studoval v angličtině na Scottish Church College a čkoliv absolvoval se 
skvělými výsledky, odmítl přijmout diplom inspirován především Gandhiho 
hnutím za nezávislost. Od roku 1922 praktikoval bhakti-jógu pod vedením 
Sarosvatího Gosvámího Thákura, který jej vedl k tomu, aby přinesl poselství 
uvědomování si Kršny do západního světa. Jeho učitel byl guru v indické 
višnuistické tradici, která prosazuje úctu k bohu Višnuovi; Kršna je jedním 
z jeho avatarů. 

Prabhupáda založil v r. 1944 časopis Návrat k božskému. V roce 1959 
složil slib zřeknutí se a stává se sanjasanem, tedy vstoupil do posledního 
čtvrtého stupně lidského života podle starobylé indické tradice. V r. 1965 přišel 
do USA a založil Mezinárodní společnost pro vědomí Kršny pod zkratkou 
ISKCON (International Society for Krishna Consciousness). První chrám 
s prvními žáky byl zalořen v New Yorku, další v San Francisku atd. Prvním 
evropským centrm hnutí byl chrám v Londýně, který zde stojí do dnes. 
Popularitu hnutí zajistili také hudebníci skupiny Beatles, kteří s Prabhupádou 
vstoupili do kontaktu. Především George Harison byl myšlenkami Prabhupády 
osloven a složil slavnou píeň My sweet Lord, ve které použil také slova 
mahamantry používané v hnutí.  

Prabhupáda zemřel roku 1977 ve věku 81 let v rodné Indii, kde je také 
pohřben. Po jeho smrti prošlo hnutí klasickou krizí, která následuje po smrti 
zakladatele. Došlo k mnoha štěpením. Kritikové vytýkali hnutí a především 
mnistrům manipulaci s žáky a zneužívání žáků. Dodejme, že v mnoha případech 
oprávněně. Nejsilnější z Prabhupádových pohrobků je dnes řízen radou, která se 
skládá z dvanácti guruů.   
 



153 
 

Nauka 
Společnost má sedm hlavních cílů, které se snaží kolektivně i individuálně 

naplňovat:  
1) Šířit duchovní poznání v nejširší společnosti.  
2) Šířit vědomí Krišny podle Bhagavadgíty.  
3) Sjednocovat členy hnutí do společenství a sjednocovat je s Krišnou, a 

tak sjednotit celé lidstvo.   
4) Vyučovat a šířit povědomí o zpěvu svatých jmen v mahamantře.  
5) Stavět nové chrámy, modlitebny, ášramy zasvěcené Krišnovi.  
6) Spojovat členy hnutí za účelem utvrzení v nauce a přirozeného 

způsobu života.  
7) Publikovat a šířit literaturu.  
Nauka hnutí vychází z Prabhupádova komentáře k Bhagavadgítě 

(Bhagavadgíta, jaká je). Člověk je ve špatném stavu, protože se odklonil od 
Krišny. Cestou k nápravě je začít si uvědomovat Krišnu a uctívat ho. 
Privilegovaným způsobem uvědomování si Krišny je tzv. džapování - recitování 
mahamantry. Každý člen hnutí má šňůru se 108 kuličkami, kterou stále nosí u 
sebe. Jednou rukou přebírá kuličky a na každé z nich odříkává mahamantru, 
která má 16 slov (Hare Krišna, Hare Krišna, Krišna Krišna Haré Hare, Hare 
Rama, Hare Rama, Rama Rama Hare Hare). Celý tento cyklus musí každý člen 
přeříkat nejméně 16 x za den. Tak se dostává do stavu uvědomění boha Krišny. 
Věří, že se tím může vymanit ze samsáry (řetězce převtělování). 

   
Životní praxe 
Stoupenci hnutí jsou velmi snadno rozenatelní, protože často nosí 

oblečení indického stylu, mají vyholené hlavy s výjimkou malého pramene 
vlasů na temeni hlavy. Tím je dáván důraz na změnu životního stylu spojenou 
s atraktivní orientální kulturou.  

Doma mají příznivci hnutí oltář s obrazem nebo sochou boha Krišny, k 
němuž se blíží s posvátnou úctou a nesmějí se k němu obracet zády. Každé jídlo 
musí nejprve předložit k ochutnání na několik minut Kršnovi. Dnes mohou také 
členové žít v ášramech (centrech), kde je náboženský život přesně organizován.  

Jejich praxe je spojena ve čtyřech zásadách života: jedení masa, 
nezákonný sex, požívání omamných látek, hazard. Vše je odůvodněno 
s odkazem na posvátné texty, především Bhagavadgítu, a na nauku mistra 
Prabhupády. Konkrétně to znamená: 

1) Členové hnutí nesmí jíst maso, ryby, vejce. 
2) Nesmí mít žádný pohlavní styk, jenom se zákonnou manželkou, a 

to jen jednou měsíčně za účelem plození dětí. 
3) Nesmí intoxikovat vlastní tělo a mysl, proto jsou zakázány pokrmy 

cibule, česnek, kakao, čokoláda, nesmějí pít alkohol, kávu, čaj, 
nesmějí kouřit ani užívat jiné drogy.  



154 
 

4) Nesmí se účastnit hazardu: hrát žádné hazardní hry, hazardovat se 
zdravím, vlastními penězi apod.   

   V rovině duchovního výchoje usilují členové hnutí o rozvoj ve čtyřech 
oblastech, které se tradičně nazývají jmény ze sanskrtu daja, tapas, satya a 
saukam. Tak jsou pojmenovány čtyři pilíře dharmy (nauky). Daja je označována 
jako milosrdenství, či soucítění. Tapas je označení sebeovládání a askeze. 
Satjam je označení pro pravdivost, což je klasická ctnost v indických 
náboženstvích. Poslední saukam je čistota těla a mysli. 

Běžný den v ášramu začíná velmi brzy ráno hygienou, po které následuje 
společné cca dvouhodinové recitování mahamantry. Po snídani přichází čas pro 
práci a společné jídlo. Mimožádné události a slavnosti davají dnům specifický 
charakter.    
 
     Organizace   

Krátce po smrti Prabhupády došlo v hnutí k velkým sporům 
o nástupnictví. Dnes stojí v čele hnutí 12 mistrů (guruů). Vedle tohoto hnutí 
prosazuje příklon k původní tradici zakladatele například Iskcon Revival 
Movement (IRM), které nesouhlasí se současným způsobem vedení společnosti. 
V 80tých letech došlo k několika kontroverzním událostem, kdy v Německu a 
Anglii někteří guruové pobouřili veřejnost nábožensky motivovaným jednáním. 
Obecně platí, že členové hnutí žijí ve společenstvích, tzv. ašramech. Živí se 
většinou prodejem ekologických potravin, které sami vyrábějí, vonných tyčinek, 
letáčků a literatury o svém hnutí. Výnos a výsledky práce jsou obětovány 
Krišnovi. Pokrmy distribuované veřejnosti jsou cestou, kterou se božstvo 
dostává do vědomí lidí. Od roku 2002 je v belgických Ardenách Bhaktivedanta 
College, kde v anglickém jazyku probíhá studium nauky v podobě krátkodobých 
seminářů, ročních kurzů a tříletého bakalářského cyklu.  

Hnutí má sice v západním světě mnoho sympatizantů, ale jen něco přes 10 
tisíc stálých členů.  Podle sčítání obyvatel v České republice v roce 2011 se 
k hnutí přihlásilo 673 osob. 
    
 


