
 

Univerzita Palackého v Olomouci 
Filozofická fakulta 

Katedra psychologie 
 

 

 

 

UVĚDOMOVÁNÍ SI SMRTELNOSTI 
A JEHO DŮSLEDKY 

MORTALITY AWARENESS AND ITS CONSEQUENCES  

 

 

Magisterská diplomová práce 
 

 

 

Autor: Bc. Jan Bajaja 

Vedoucí práce: Mgr. Klára Machů, Ph.D. 

 

 

Olomouc 

2025  



 

Na tomto místě bych rád poděkoval všem, kteří napomohli vzniku této 

magisterské diplomové práce. Děkuji Mgr. Kláře Machů, Ph.D. za její odborné 

vedení, trpělivost a ochotu. Mé velké poděkování patří také všem mým blízkým, 

mé manželce, rodičům, prarodičům i mé sestře, kteří mi všichni byli po celou dobu 

studia velkou podporou. V neposlední řadě, tuto magisterskou diplomovou práci 

věnuji mé zesnulé tetě Anně, na kterou velmi vzpomínám.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Místopřísežně prohlašuji, že jsem magisterskou diplomovou práci na téma: 

„Uvědomování si smrtelnosti a jeho důsledky“ vypracoval naprosto samostatně 

pod odborným dohledem vedoucího této diplomové práce a uvedl jsem všechny 

použité podklady a literaturu. 

 

V Olomouci dne ………………………… Podpis ………………………… 



 

OBSAH 
Číslo Kapitola Strana 

ÚVOD .................................................................................................................................. 7 

TEORETICKÁ ČÁST ........................................................................................................ 8 

1 Uvědomování si vlastní smrtelnosti ................................................................ 9 
1.1 Smrt ve vztahu k vybraným fenoménům ........................................ 10 
1.2 Koncept smrti a jeho vývoj v průběhu života ................................. 14 
1.3 Koncept uvědomování si vlastní smrtelnosti .................................. 16 
1.4 Faktory ovlivňující vědomí vlastní smrtelnosti .............................. 18 

2 Psychologické teorie vědomí smrti ................................................................ 20 
2.1 Posttraumatic Growth Theory ........................................................... 20 
2.2 Terror Management Theory ............................................................... 21 
2.3 Dual Existential Systems Model ........................................................ 25 
2.4 Meaning Management Theory .......................................................... 26 
2.5 Temporal Scarcity ................................................................................ 27 

3 Formy konfrontace se smrtí ............................................................................. 28 
3.1 Přímé a osobní formy konfrontace se smrtí ..................................... 30 

3.1.1 Bezprostřední konfrontace se smrtí ............................................ 30 
3.1.2 Konfrontace se smrtí v důsledku stárnutí ................................. 32 
3.1.3 Profesní konfrontace se smrtí ...................................................... 33 
3.1.4 Konfrontace se smrtí v důsledku globálních událostí ............. 34 

3.2 Nepřímé či symbolické formy konfrontace se smrtí ...................... 35 
3.2.1 Kulturní a symbolické formy konfrontace se smrtí .................. 35 
3.2.2 Vzdělávání o smrti ........................................................................ 36 
3.2.3 Bucket list aneb seznam přání před smrtí .................................. 37 
3.2.4 Konfrontace se smrtí prostřednictvím filozofické praxe ......... 39 
3.2.5 Další formy konfrontace se smrtí ................................................ 40 

4 Benefity uvědomování si smrtelnosti ........................................................... 43 
4.1 Podpora fyzického zdraví .................................................................. 44 
4.2 Přehodnocení životních cílů ............................................................... 46 
4.3 Prosociální postoje a chování ............................................................. 48 
4.4 Vztahy a sociální vazby ...................................................................... 50 
4.5 Další potenciální benefity ................................................................... 51 

VÝZKUMNÁ ČÁST ........................................................................................................ 55 

5 Výzkumný problém, cíl a otázky ................................................................... 56 
5.1 Výzkumný problém ............................................................................ 56 



 

5.2 Výzkumný cíl a výzkumné otázky ................................................... 57 

6 Metodologie výzkumu ..................................................................................... 58 
6.1 Metodologický přístup a typ výzkumu ........................................... 58 
6.2 Výzkumný soubor ............................................................................... 59 
6.3 Metoda získávání dat .......................................................................... 60 
6.4 Etika výzkumu ..................................................................................... 61 
6.5 Metoda zpracování a analýzy dat ..................................................... 62 

7 Výsledky výzkumu ........................................................................................... 66 
7.1 Uvědomování si smrtelnosti .............................................................. 67 

7.1.1 Podoba ............................................................................................ 67 
7.1.2 Frekvence ........................................................................................ 68 
7.1.3 Intenzita .......................................................................................... 68 

7.2 Připomínky smrtelnosti ...................................................................... 69 
7.2.1 Přímá setkání se smrtí ................................................................... 69 
7.2.2 Profesní kontakt se smrtí .............................................................. 71 
7.2.3 Nepřímá či zprostředkovaná setkání se smrtí .......................... 73 
7.2.4 Společenské a globální události .................................................. 75 
7.2.5 Smrt v přírodě ................................................................................ 75 
7.2.6 Plynutí času a stárnutí .................................................................. 77 

7.3 Faktory ovlivňující uvědomování si smrtelnosti ............................ 78 
7.3.1 Osobnostní charakteristiky .......................................................... 78 
7.3.2 Spirituální a existenciální rámec ................................................. 78 
7.3.3 Časová perspektiva ....................................................................... 80 
7.3.4 Zkušenost se smrtí blízké osoby ................................................. 81 
7.3.5 Častost setkání se smrtí ................................................................ 81 

7.4 Vyrovnávání se s vědomím smrtelnosti ........................................... 81 
7.4.1 Strach a úzkost ze smrti ................................................................ 81 
7.4.2 Obranné strategie a znecitlivění .................................................. 83 
7.4.3 Smíření a klid ................................................................................. 84 

7.5 Důsledky uvědomování si smrtelnosti ............................................ 84 
7.5.1 Změna životních priorit ................................................................ 85 
7.5.2 Zvýšená motivace .......................................................................... 86 
7.5.3 Smysluplné prožívání času .......................................................... 87 
7.5.4 Orientace na přítomnost ............................................................... 87 
7.5.5 Vděčnost ......................................................................................... 88 
7.5.6 Prohloubení vztahů s blízkými ................................................... 88 
7.5.7 Negativní důsledky ....................................................................... 89 

7.6 Interakce připomínky – faktory ......................................................... 90 
7.6.1 Vzpomínky ..................................................................................... 90 



 

7.7 Interakce faktory – vyrovnávání se ................................................... 91 
7.7.1 Inspirace .......................................................................................... 91 

7.8 Interakce vyrovnávání se – důsledky ............................................... 92 
7.8.1 Postoj ke smrti ................................................................................ 92 

7.9 Interakce důsledky – připomínky ..................................................... 92 
7.9.1 Otevřenost tématu smrtelnosti .................................................... 92 

7.10 Interakce uvědomování si smrtelnosti – faktory ............................ 93 
7.10.1 Vývoj ............................................................................................... 93 

8 Zodpovězění výzkumných otázek ................................................................. 95 

9 Diskuze ............................................................................................................... 97 
9.1 Výzkumný soubor ............................................................................... 97 
9.2 Použité metody .................................................................................... 99 
9.3 Interpretace výsledků ....................................................................... 101 
9.4 Limity výzkumu ................................................................................ 106 
9.5 Využití výsledků výzkumu ............................................................. 107 

10 Závěr .................................................................................................................. 109 

11 Souhrn ............................................................................................................... 110 

LITERATURA ................................................................................................................ 113 

PŘÍLOHY 
 

 



7 
 

ÚVOD 

Smrt se týká náš všech. A všichni to víme. V Česku zemře v průměru jeden 

člověk každých 6,5 minut (Český statistický úřad). Myšlenky na naši smrtelnost 

v nás přirozeně vyvolávají strach (Yalom, 2012) a proto se jim snažíme instinktivně 

vyhýbat (Becker, 1973). Žijeme, „jako bychom měli žít věčně, nikdy nám nepřijde na mysl 

naše pomíjejícnost, nepozorujeme, kolik času už přešlo. Ztrácíme z něho, jako bychom brali 

z plného… a zatím možná právě ten den, který někomu nebo něčemu dáváme darem, je náš 

poslední“ (Seneka, 1977, s. 135). Co můžeme získat tím, když vneseme smrt do našich 

každodenních životů? Známá latinská fráze memento mori aneb pamatuj na smrt má 

mnohem více společného se soustředěním se na život než na smrt (Wellman, 2020). 

Záměrné uvědomování si konečnosti nás tak může paradoxně probudit k životu. 

Umožňuje nám žít život takovým způsobem, abychom na něj byli hrdí, až přijde 

náš čas zemřít. Jak píše Seneka (1977, s. 132), „Život je dlouhý, umíš-li jej užívat.“ Tento 

potenciál uvědomování si smrtelnosti je v naší společnosti ruku v ruce s tabuizací 

smrti opomíjen. Potenciál měnit životní priority, poukazovat na důležitost vztahů 

či více oceňovat ony „ohromné maličkosti“ všedních dnů (Chesterton, 2011, s. 7), aniž 

bychom museli prožít tragickou událost nebo čekat na naše stáří. Pozitivní změna 

je možná ihned. Vědomí smrti nás tak překvapivě učí žít a oceňovat krásu života. 

Teoretická část práce přibližuje koncept uvědomování si smrtelnosti, vývoj 

jeho chápání napříč historií i lidským životem a také faktory, které jej ovlivňují. Dále 

je čtenář seznámen s různými psychologickými teoriemi, jež se týkají uvědomování 

si smrtelnosti a jeho vlivu na naše chování, prožívání a myšlení. V neposlední řadě 

jsou popsány možné formy konfrontace se smrtelností a především různé pozitivní 

důsledky, které se s uvědomováním si smrtelnosti pojí. 

Cílem výzkumné části této práce je vytvoření teoretického modelu procesu 

uvědomování si smrtelnosti a popsání důsledků, které jsou s ním spojeny. Výzkum 

byl proveden za využití kvalitativní metodologie a kvalitativních metod. 

V rámci této práce jsem využil nástrojů ChatGPT (OpenAI) a Elicit (Ought) 

k orientačnímu vyhledávání a shrnování odborných studií. Všechny výstupy byly 

dále ověřeny a zpracovány mnou jakožto autorem práce. 



8 
 

 
 
 
 
 
 
 

TEORETICKÁ ČÁST 



9 
 

1 UVĚDOMOVÁNÍ SI VLASTNÍ SMRTELNOSTI 

Každý z nás jednou zemře. „Smrt je vlastní všem lidem, je konečná, nevratná 

a nevyhnutelná“ (Thorová, 2015, s. 475). Všichni o tom víme, ale ne každý z nás 

si tuto skutečnost plně uvědomuje. Smrt je jediná univerzální událost, která nás 

všechny ovlivňuje mnohem více, než si ve skutečnosti jsme schopni připustit 

(Yalom, 2012). Uvědomování si vlastní smrtelnosti je zároveň „stinnou stránkou 

lidského intelektu“ (Solomon, Greenberg, & Pyszczynksi, 2015, s. 13). Na jednu stranu 

spolu s dalšími živými bytostmi sdílíme intenzivní touhu po pokračování naší 

existence, na druhou stranu jsme dostatečně inteligentní na to, abychom si byli 

vědomi pomíjivosti naší existence. Toto vědomí staví každého z nás do děsivé 

situace (Solomon, Greenberg, & Pyszczynski, tamtéž) a myšlenkám na konečnost 

života se tak většina z nás snaží instinktivně vyhýbat (Becker, 1973).  

Smrt jako taková je složitý fenomén zahrnující biologické, psychologické, 

duchovní, kulturní a sociální složky (Kastenbaum, 2000). Lze ji definovat mnoha 

způsoby v kontextu jednotlivých vědeckých disciplín. Obecná definice smrti zní: 

„Smrt je individuální zánik organismu, tedy také člověka“ (Haškovcová, 2000, s. 74). 

Definicí smrti z psychologického hlediska je pak završení života a všech jeho 

vývojových etap. V kontextu teologie je smrt koncem pozemského života a přechod 

do posmrtného života, případně začátek života nového. Z pohledu sociologie je 

smrt ukončením životního cyklu (Špaténková, 2014). 

Ať už je náš postoj ke smrti jakýkoliv, smrt určuje to, jak žijeme. Lze tak 

zjednodušeně říct, že „všechny lidské činnosti jsou rámovány úzkostí ze smrti a zabarveny 

naší kolektivní i individuální snahou vyřešit tuto nevyhnutelnou a neřešitelnou 

existenciální danost“ (Wong & Tomer, 2011, s. 99). Způsoby, jak se vypořádáváme 

se smrtí, se v průběhu lidských dějin podstatně změnily. Smrt se proměnila 

ze sociálního fenoménu, spojujícího komunitu, ve vysoce individualizovanou 

a medikalizovanou událost, jež byla odsunuta z veřejného prostoru (Aries, 1974). 

V posledních desetiletích vzrostl zájem o fyzickou dokonalost a prodlužování délky 

života. Současně se však o to více prohloubila neschopnost realitu smrti přijmout 



10 
 

(Fonseca & Testoni, 2012). Moderní kultura tak upřednostňuje iluzi nesmrtelnosti 

před upřímným rozhovorem nebo zamyšlením se nad konečností každého z nás. 

Jak ale zdůrazňuje Wong a Tomer (2011, s. 99), „náš vztah ke smrti nelze redukovat 

pouze na úzkost a strach… je třeba začít zkoumat pozitivní postoje ke smrti.“   

V následujících podkapitolách se proto zaměřím na různé způsoby, jimiž 

lidstvo v průběhu historie reflektovalo smrt a smrtelnost. Nejprve se budu věnovat 

pojetí smrti v náboženství, filozofii, kultuře, umění i v akademické sféře. Následně 

se zaměřím na současné chápání konceptu smrti. V závěru se pak budu zabývat 

samotným konceptem uvědomování si vlastní smrtelnosti, jeho teoretickým 

ukotvením a klíčovými faktory, které toto uvědomění ovlivňují.   

1.1 Smrt ve vztahu k vybraným fenoménům 

Myšlenka, že vědomí naší smrtelnosti má klíčovou roli ve všech lidských 

záležitostech, je starobylá a lze ji nelézt v Bibli, Tóře, Koránu i starověkých 

buddhistických textech (Solomon, Greenberg, & Pyszczynski, 2015). Smrt totiž 

představuje hluboký existenciální problém, s nímž se lidé v průběhu historie 

vypořádávali především prostřednictvím náboženství. Různá náboženství tradičně 

poskytovaly návody jak žít tak, aby člověk dosáhl posmrtné spásy. Zároveň smrt 

v tomto kontextu není chápána jako konec, ale jako přechod do jiného stavu 

existence, čímž nám náboženství pomáhá se vyrovnat s nevyhnutelnou konečností 

naší existence (Hood, Hill & Spilka, 2009). Rozličné náboženské tradice přistupují 

k otázce smrti a posmrtné existence odlišně. Například křesťané věří v posmrtný 

život v nebi či pekle, hinduisté v reinkarnaci a v některých domorodých kulturách 

převládala víra v pokračující přítomnost zemřelých v životě živých (Gire, 2014). 

Výzkum vztahu mezi religiozitou a úzkostí ze smrti však přináší dlouhodobě 

nejednoznačné výsledky. Náboženství může na jednu stranu působit jako zdroj 

útěchy (Dezutter, Luyckx & Hutsebaut, 2009) a chránit nás před úzkostí ze smrti 

nejméně třemi způsoby. Za prvé, poskytuje nám víru v božskou moc ovlivňující 

svět a tím nám dává i pocit částečné kontroly nad našim osudem. Za druhé, nabízí 

nám symbolickou nesmrtelnost formou účasti na božském plánu či náboženské 

komunitě. Za třetí, slibuje nám doslovnou nesmrtelnost naší duše formou jejího 



11 
 

přechodu na jinou úroveň existence (Vail et al., 2010). Na druhou stranu ale může 

naše náboženské přesvědčení posilovat úzkost ze smrti, a to především kvůli 

neplnění duchovních požadavků (Basset & Bussard, 2021; Cicirelli, 2011). V jeho 

teorii, zabývající se obavami ze smrti, Ellis spolu s kolegy (2013) vysvětluje, že to, 

zda víra v posmrtný život sama o sobě úzkost z konečnosti života snižuje či naopak 

prohlubuje, závisí na individuálním pojetí morálních a náboženských norem, 

vnímané dosažitelnosti spásy a představě o povaze božstva. 

Smrt zaujímá ústřední místo ve všech známých kulturách, přičemž názory 

na smrt a způsoby, jak se různé společnosti se smrtí vyrovnávají, se výrazně liší 

(Carter et al., 2023). Tato rozmanitost je dána i tím, že je poměrně obtížné definovat, 

co přesně smrt znamená (Gire, 2014). V západní kultuře se v posledních několika 

desetiletích objevuje obecná tendence smrt vytěsňovat, především její medikalizací 

a individualizací (Zimmermann & Rodin, 2004). V důsledku toho jsme smrt o to 

více oddělili od našeho každodenního života. Vědomí smrtelnosti na kolektivní 

úrovni přitom v minulosti kolísalo v závislosti na globálních hrozbách, jako bylo 

jaderné zbrojení, terorismus nebo například nedávná pandemie Covid-19. Takovéto 

události mohly navzdory své negativní povaze vést i k většímu ocenění života 

a posílení mezilidských vztahů (Cox et al., 2021). 

S rozlišnými přístupy k otázce smrti a posmrtné existence napříč kulturami 

úzce souvisejí i rituály s ní spojené. Tyto rituály se liší napříč různými kulturami, 

od veřejných projevů truchlení, přes způsoby pohřbívání až po specifické symboly, 

které jsou se smrtí spojovány (Solomon, Greenberg, & Pyszczynski, 2015). Jak uvádí 

Finkelstein s kolegy (2024, s. 1065), rituály tak „mohou zmírnit úzkost a poskytnout 

účastníkům úlevu, smysl a podporu, zejména když se potýkají s obtížemi a nejistotou, jakou 

zažívají na konci života.“ Rituály do značné míry také ovlivňují, jak moc je smrt 

v dané společnosti vnímána jako tabu. V některých společnostech, například 

v Mexiku, jsou děti již od útlého věku vedeny k přijímání smrti jako přirozené 

součásti života. Tento přístup se odráží i v mnoha jejich tradicích, například oslavě 

dne zemřelých „Día de los Muertos“ (Lobar et al., 2006). Smrt a narození představují 

v různých kulturách dva zásadní a vzájemně se zrcadlící přechody v životním cyklu 

člověka. Oba procesy jsou rámovány rozličnými rituály, které symbolicky vyjadřují 

začátek a konec existence a zároveň umožňují příslušníkům dané kultury zpracovat 



12 
 

hluboké existenciální změny (Wojtkowiak & Mathijssen, 2022). Po smrti blízkých 

se pozůstalí snaží udržet pouto se zesnulými prostřednictvím vzpomínek, 

uchovávání osobních předmětů nebo rituálních tradic. Tyto různé praktiky, jako 

například obětování jídla zesnulým v Japonsku, vzpomínání na zesnulé během 

Dušiček či modlitby k předkům, pomáhají nalézt útěchu, překonat zármutek a také 

zachovat symbolické spojení se zemřelými (Reynolds & Grühn, 2024). 

 Smrt a smrtelnost představují ústřední téma západní filozofie od dob antiky 

až po současnost. Už ve starověkém Řecku Platón v dialogu Faidón (1994) popisuje 

filozofii jako přípravu na dobrou smrti. Epikúros zase tvrdil, že smrt je konec 

vnímání, a proto by nás neměla děsit. Strach ze smrti je dle něj to jediné, co lidem 

brání v naplněném životě (Mitsis, 2012). Podobně i stoičtí filozofové, jako Seneka 

či Epiktétos, považovali vědomí vlastní konečnosti za motivaci k plnohodnotnému 

a ctnostnému životu (Lachs, 2005). Další významný představitel stoického učení, 

Marcus Aurelius, shrnuje tuto myšlenku v jeho knize Hovory k sobě (2006, s. 16) 

slovy „Jednej, mluv a mysli ustavičně tak, jako by ses už měl rozloučit se životem!“ 

Michel de Montaigne (2008), francouzský filozof šestnáctého století, nabádal 

k pravidelné meditaci o smrti jako o nástroji, jak zbavit smrt její děsivosti. Německý 

filozof Friedrich Nietzsche ve svém díle Tak pravil Zarathustra (2021) mimo jiné 

čtenáři překládá myšlenkový experiment věčného návratu a vyzývá jej k úvaze, zda 

by chtěl jeho úplně identický život opakovat donekonečna. William James, jeden 

ze zakladatelů vědecké a empirické psychologie, označoval smrt jako skutečné 

jádro lidské existence. Vědomí, že zemřeme, má dle něj hluboký a všeprostupující 

vliv na naše myšlenky, pocity a chování, a to téměř v každé oblasti našeho života, 

ať už jsme si toho vědomi či nikoliv (Solomon, Greenberg, & Pyszczynski, 2015).  

V moderní filozofii tvoří smrtelnost a její důsledky pro lidský život základ 

existenciální filozofie a psychologie (Hoelterhoff, 2015). Dle Martina Heideggera 

(2018), jednoho z nejvýznamnějších filozofů 20. století, můžeme čelit smrti a žít 

smysluplný život pouze skrze uvědomování si naší smrtelnosti a nevyhnutelné 

úzkosti z ní. Konkrétně Heideger rozlišuje neautentické a autentické „bytí ke smrti“. 

V rámci neautentického postoje člověk myšlenky na smrt potlačuje a vyhýbá se jim. 

Autentický postoj naopak znamená plné přijetí vlastní konečnosti, které vede mimo 



13 
 

jiné například k přehodnocení životních hodnot (Spitzenstätter & Schnell, 2020). 

Dánský filozof Søren Kierkegaard (1941) v jeho díle upozorňuje na to, že pokud 

nejsme ochotni přijmout spolu s radostí ze života i úzkost ze smrti, nemůžeme žít 

smysluplný život. Rovněž Viktor Frankl (2018) v jeho psychoterapeutickém směru, 

logoterapii, zdůrazňuje, že i tváří v tvář utrpení a smrti může člověk nalézat smysl. 

Všichni tito výše zmínění autoři zdůrazňují význam vědomé konfrontace s vlastní 

smrtelností, shodují se v důležitosti přijetí smrti jako součásti naplňujícího života 

a nabízejí inspiraci k jeho smysluplnému prožití (Fitzpatrick, 2024). 

Smrt byla napříč dějinami silně inspirujícím tématem i v umění a literatuře, 

přičemž její ztvárnění odráží dobové postoje ke smrti (Townsend, 2008). 

Ve středověku dominovala ikonografie smrti, například postava smrtky nebo žánr 

danse macabre (Bennett-Carpenter, 2017). Ten představoval alegorické znázornění 

nevyhnutelnost smrti napříč společenskými vrstvami. Malby typu vanitas, často 

zobrazující lebky, hodiny či zvadlé květiny, varovaly před marnivostí a pomíjivostí 

života. I v novověku zůstala smrt silnou inspirací pro uměleckou tvorbu, od obrazu 

Lebka se zapálenou cigaretou od Vincenta van Gogha po surrealistické lebky Pabla 

Picassa (Walter, 2019). Literatura se tématu smrti věnuje od doby, kdy lidé začali 

psát a číst. Čtyři tisíce let starý Epos o Gilgamešovi je příběhem o hrdinově cestě 

k poznání, že musí žít ve stínu smrti jeho přítele a nakonec i jeho vlastní smrti. Ars 

moriendi z 15. století radila čtenářům, jak zemřít „dobrou smrtí“ (Ariès, 2020). Smrt 

se objevuje v dílech Danta Alighieriho, Williama Shakespeara, Emily Dickensonové 

či například Lva Nikolajeviče Tolstého, kde často představuje podnět k hlubší 

existenciální reflexi (Wellman, 2020). 

Akademický zájem o smrt a vědomí smrtelnosti jako výzkumné téma byl 

v první polovině 20. století utlumen mimo jiné kvůli tehdy kontroverzní teorii 

pudů, podle níž v sobě neseme nevědomou touhu po smrti, Thanatos, která je však 

vyvažována životními instinkty, Eros. Freud (1999) v tomto kontextu tvrdil, 

že existenci smrti se snažíme popírat, o konceptu existenciální úzkosti se však tehdy 

příliš nemluvilo. To změnil až Herman Feifel roku 1959 vydáním knihy The Meaning 

of Death. V té mimo jiné poznamenává, že „tím, že si smrt uvědomujeme, zostřujeme 

a zesilujeme naše uvědomění si života“ (Feifel, 1959, s. 123). Feifel je považován 

za zakladatele moderní psychologie smrti (Corless, 2003) a jeho práce mimo jiné 



14 
 

přispěla k formování thanatologie, interdisciplinárního oboru zabývajícího se smrtí, 

umíráním a zármutkem (Fonseca & Testoni, 2012). K vědeckému zájmu o smrt 

velkou měrou přispěla i Elisabeth Kübler-Rossová, která výrazně podpořila rozvoj 

hospicové péče a napomohla otevřenější diskusi o smrti (Fonseca & Testoni, 2012). 

Od 70. let 20. století vznikaly první specializované vědecké časopisy zaměřené 

na téma smrti a stejně tak rostl i objem výzkumů věnujících se postojům ke smrti, 

truchlení a vzdělávání o smrti (Wittkowski et al., 2015). 

1.2 Koncept smrti a jeho vývoj v průběhu života 

Uvědomování si smrtelnosti zákonitě předchází pochopení samotného 

konceptu smrti. Od 70. let minulého století panuje mezi většinou autorů shoda 

na tom, že koncept smrti se skládá z několik dílčích subkonceptů či komponentů. 

Mezi výzkumníky existují rozdíly v názorech na jejich přesný počet i vymezení, 

avšak obecně se uznává následujících pět hlavních subkonceptů: nevyhnutelnost, 

univerzalita, ireverzibilita, nefunkčnost a příčinnost (Slaughter & Griffiths, 2007). 

Schopnost porozumět těmto základním principům smrti určuje úroveň pochopení 

konceptu smrti. Osvojování těchto principů probíhá ve věku od 5 do 10 let. Dle 

Monsó (2019) není koncept smrti binární, tedy přítomný či nepřítomný, ale spíše 

existuje na určitém spektru. Dítě si jej netvoří přes noc, ale dosahuje ho postupně. 

Jakmile dítě přijme skutečnost, že všechno živé jednou nevyhnutelně zemře, 

dochází k porozumění komponentám nevyhnutelnosti a univerzality smrti. 

Nevratnost neboli finalita smrti pak znamená, že smrt je definitivní a že mrtvý 

člověk nemůže opět žít (Démuthová, 2010). Po osvojení subkonceptu nefunkčnosti 

dítě rozumí tomu, že po smrti dochází k ukončení všech vitálních funkcí 

(Žaloudíková, 2016). Pochopení komponenty příčinnosti pak znamená porozumění 

vnitřním i vnějším událostem a příčinám, které mohou vést ke smrti. Předpokladem 

je však již určitá znalost biologických souvislostí (Speece, 1995). 

Ať už přímé nebo nepřímé uvědomování si smrtelnosti a s tím související 

strach ze smrti se v průběhu života mění, mimo jiné i kvůli odlišené úrovni 

vystavení se smrti (Levinson, 1977; Kastenbaum, 1979). Již u kojenců je možné 

předpokládat instinktivní reakce na ohrožení, které jsou základem pozdějšího 

strachu ze smrti. Batolata vnímají ohrožení těla a učí se vyhýbat jeho poškození, 



15 
 

čímž se postupně rozvíjí další část konceptu smrti a strachu z ní. V předškolním 

věku je smrt často chápána jako reverzibilní, čemuž napomáhají i pohádky, 

ve kterých se postavy vracejí k životu. Přesto děti v situacích úmrtí někoho v rodině 

velmi výrazně vnímají smutek blízkých osob. Ve školním věku děti postupně 

chápou smrti jako nevratný jev, i když si její dopady na sebe či své blízké plně 

neuvědomují (Říčan, 2004). 

V adolescenci se vnímání smrti zintenzivňuje. Mladí lidé dle Yaloma (2012) 

mohou být smrtí zaujatí a se strachem ze smrti se vypořádávají pomocí různých 

mechanismů. Může se jednat o hraní násilných počítačových her či provozování 

extrémních a nebezpečných aktivit. Uvědomění si vlastní smrtelnosti se prolíná 

s otázkami identity, jedinečnosti a partnerských vztahů. Ve fázi mladé dospělosti 

ustupuje úzkost ze smrti do pozadí kvůli společensky preferovaným cílům, jako 

jsou budování kariéry či zakládání rodiny (Yalom, tamtéž). Rodičovství může dávat 

vnímání smrti nový rozměr, a to strach ze smrti vlastního dítěte (Machů, 2012).  

Myšlenky na smrt se mohou znovu zintenzivňovat v souvislosti s krizí 

středního věku, kdy se jedinec uvědomuje, že má již polovinu svého života 

za sebou. Formou obrany před tímto uvědoměním může být přehnané dokazování 

si stále trvající vitality. Jacques (in Říčan, tamtéž) pokládá vyrovnání se s konečností 

života za řešení krize středního věku. Pochopení a přijetí nevyhnutelnosti smrti 

přináší dospělému jedinci určitý pocit svobody a pomáhá mu se soustředit na to, co 

je pro něj skutečně důležité. Může se tak více soustředit na prožívání přítomnosti 

či rozvíjení vztahů s blízkými osobami. Naopak jedinec, který myšlenky na svou 

smrtelnost potlačuje, musí vynakládat velké úsilí na udržení takovéto formy 

obrany. Pokud mu jakákoliv událost či podnět toto téma připomene, může se jej to 

dotknout více než jedince, který konečnost života akceptuje (Říčan, tamtéž). 

Podobně i Erikson v jeho teorie psychosociálního vývoje uvádí, že jednotlivci 

ve středním věku si více uvědomují blížící se smrt. Toto uvědomění může vést 

ke stagnaci, a ztrátě zájmu o angažování ve společnosti, nebo naopak může přispět 

k rozvoji generativního chování a snaze o zapojení se do společnosti k vytvoření 

něčeho hodnotného a zanechání odkazu budoucím generacím (Erikson, 2015). 



16 
 

Téma smrti je ve stáří postupně více přítomné i v důsledku úmrtí vrstevníků. 

„Staří o tom rádi mluví, zajímají se, jak zemřel kdo z jejich známých… Není to veselá 

tematika, ale je aktuální; a to, o čem se mluví, je méně děsivé než to, o čem se mlčí a nač 

přitom nejde nemyslet“ (Říčan, 2004, s. 371). Na možné důsledky zvýšeného vědomí 

smrtelnosti ve stáří upozorňuje i Erikson (2015). Dle něj v tomto období přichází 

poslední vývojová krize, a to napětí mezi integritou ega, neboli smířením a pocitem 

smyslu, a zoufalstvím vyvolaným právě strachem ze smrti. Výzkumy ukazují, 

že generativita pomáhá zmírňovat strach ze smrti tím, že umožňuje vnímat přesah 

vlastního života skrze vytváření odkazu pro ostatní, který zde zůstane i po naší 

smrti (McAdams, de St. Aubin & Logan, 1993). 

S vnímáním smrtelnosti ve stáří se pojí také Socioemotional Selectivity Theory 

(Carstensen, Isaacowitz & Charles, 1999). Tento model, založený na jedinečné lidské 

schopnosti sledovat čas, přichází s předpokladem, že vnímání omezeného času 

vede k upřednostňování emocionálně smysluplných cílů před cíli orientovanými na 

budoucnost, a to zejména u osob ve starší dospělosti (Caarstensen, 2021).  

1.3 Koncept uvědomování si vlastní smrtelnosti 

Co vlastně znamená vědomí smrti? Merriam-Webster Dictionary (n.d.) 

definuje vědomí, awareness, jako „znalost a pochopení, že se něco děje nebo existuje.“ 

Uvědomění si vlastní smrtelnosti neboli mortality awareness (dále MA) je pak uznání 

a pochopení toho, že naše životy jednoho dne skončí (Stein & Cropanzano, 2011). 

Pojem mortality awareness vychází z Terror Management Theory (dále TMT) neboli 

„teorie zvládání strachu“, kterou vytvořili sociální psychologové Pyszczynki, 

Greenberg a Solomon. Samotné TMT se budu více věnovat v kapitole 2.2. Jak trefně 

poznamenává Sköld (2021), pojem „uvědomování si smrti“ představuje poměrně 

problematický koncept. Smrt sama o sobě není jevem, který bychom mohli skutečně 

poznat nebo chápat, protože označuje konec veškeré naší zkušeností a vědomí. 

Skutečné uvědomění si smrti je zprostředkováno smrtí druhých než nás samotných 

a do jisté míry tak pramení z prožívaného či očekávaného zármutku.   

Až na několik výjimek se dosud velká část odborné literatury zaměřené 

na uvědomování si vlastní smrtelnosti soustředila především na jeho negativní 



17 
 

dopady a procesy spojené se strachem ze smrti. Novější studie, kterým se budu 

věnovat v dalších kapitolách, však ukazují, že MA je vícerozměrný fenomén a může 

být spojen i s pozitivními dopady (McEwan, McDermott & Hefferon, 2022). 

Z tohoto důvodu budu nadále pro účely mé diplomové práce vycházet z modelu 

The Multidimensional Mortality Awareness Measure and Model (dále 

MMAMM), navrženého Levasseurovou, McDermottem a Lafrenierovou (2015). Ten 

reflektuje právě mnohorozměrnost MA a chápe jej jako komplexní psychologický 

konstrukt s potencionálními pozitivními i negativními projevy a dopady. 

Dle MMAMM má uvědomování si vlastní smrtelnosti pět základních 

dimenzí: mortality legacy (touha po zanechání odkazu), mortality fearfulness (strach 

ze smrti), mortality acceptance (přijetí vlastní smrtelnosti), mortality disempowerment 

(pocit bezmoci vůči smrti) a mortality disengagement (odpoutanost od tématu smrti). 

Dimenze mortality legacy vychází z Eriksonova pojetí generativity a zahrnuje vše, co 

po člověku zůstane – hodnoty, filantropické aktivity či například umění. Mortality 

fearfulness je odvozena z teoretického rámce TMT a reflektuje existenciální strach, 

který lidé prožívají, když přemýšlí o své vlastní smrti nebo o smrti jiných lidí 

(Becker, 1973). Mortality acceptance se týká schopnosti efektivně se vyrovnat se svou 

smrtelností prostřednictvím jejího filozofického přijetí a je určitou protiváhou 

ke strachu a úzkosti, zahrnutých do předchozí dimenze. Mortality disempowerment 

zachycuje uvědomění si osobní bezvýznamnosti při konfrontaci se smrtelností 

a pocit nemožnosti se smrti vyhnout.  Poslední dimenze, mortality disengagement, 

popisuje vyhýbání se tématu smrti a vnímání smrti jako vzdálené a nerelevantní 

události (Levasseur, McDermott & Lafreniere, 2015). 

Podobně na rozdílné poznatky o pozitivních i negativních aspektech MA 

v odborné literatuře reagovali i Grant a Wade-Benzoni (2009), kteří navrhli model 

The Contingency Model of Death Awareness. Tento model ve stručnosti vychází 

z dvousložkového systému zpracování informací (Metcalfe & Mischel, 1999). První 

cestou je „horký“ systém, který zpracovává, často podvědomé, připomínky smrti 

a smrtelnosti emocionálně a impulzivně. Z toho vychází první dimenze tohoto 

modelu, úzkost ze smrti. Druhou cestou je „chladný“ systém, který umožňuje 

racionální zhodnocení vlastní smrtelnosti, v kontextu tohoto modelu nazvaného 

reflexe smrtelnosti. V kontextu tohoto modelu je reflektování vlastní smrtelnosti 



18 
 

„uvedení svého života do kontextu, zamyšlení se nad jeho smyslem a účelem a zhodnocení, 

jak se na něj budou dívat ostatní po naší smrti“ (Grant & Wade-Benzoni, 2009, s. 605), 

což přesně odpovídá vícerozměrnosti uvědomování si vlastní smrtelnosti. 

1.4 Faktory ovlivňující vědomí vlastní smrtelnosti 

Na základě studie Wilochové & McDermotta (2022) byly identifikovány 

klíčové faktory, které výrazně ovlivňují různé z dimenzí MA vymezených modelem 

MMAMM. Nejvýznamnějším prediktorem se ukázala být zvláště časová perspektiva, 

jež měla vliv na čtyři z pěti dimenzí MA. Negativní pohled na minulost a fatalistické 

vnímání přítomnosti byly pozitivně asociovány s vyšší mírou pocitu bezmoci vůči 

smrti a strachu ze smrti. Naopak pozitivní vnímání minulosti pozitivně korelovalo 

s vyšší touhou po zanechání odkazu a paradoxně také se zvýšeným pocitem strachu 

ze smrti, což může dle autorů odrážet silnější uvědomění si hodnoty vlastního 

života. Druhým významným faktorem byla spokojenost s věkem. Ta se ukázala být 

lepším prediktorem některých dimenzí MA než samotný chronologický věk. Vyšší 

míra spokojenosti s vlastním věkem byla spojena s nižší úrovní strachu ze smrti 

a vyšší mírou přijetí smrtelnosti. Jak ale uvádí Varthiniová s Rathnasabapthyovou 

(2024), i samotný chronologický věk patří mezi další z významných prediktorů 

reflektování smrtelnosti. Vnímání sociálního vyloučení bylo spojeno se zvýšeným 

pocitem bezmoci a nižší akceptací smrti. To naznačuje, že pocit vyloučení ze 

sociálních struktur může podkopat schopnost konstruktivně se vyrovnávat 

s vlastní smrtelností (Maxfield et al., 2014). V neposlední řadě zvýšená snaha o zdravé 

stravování a fyzickou aktivitu byla spojena s nižší mírou strachu ze smrti a pocitu 

bezmoci. Tyto výsledky lze interpretovat jako snahu zvýšit kontrolu nad vlastním 

životem a tělem (McEwan et al., 2018). 

Podobně ve studii Levasseur, McDermott a Lafreniere (2015) se například 

ukázalo, že zodpovědnost za tělesné i duševní zdraví a snaha o duchovní růst jsou 

významnými prediktory touhy po zanechání odkazu. To může naznačovat, že lidé, 

kteří si uvědomují význam zanechání odkazu pro další generace, mají tendenci se 

více starat o své zdraví a individuální růst. Dle očekávání také vyšší vzdělání a věk 

souvisí s nižší mírou strachu smrti. 



19 
 

Brutvanová (2014) v její magisterské diplomové práci zaměřené na motivační 

aspekt uvědomění si vlastní smrtelnosti uvádí že důležitou proměnnou, významně 

ovlivňující reakci na uvědomění si vlastní konečnosti, je vnímaní smyslu života. Jeho 

přítomnost působí jako určitý „tlumič“ proti strachu ze smrti (Lyke, 2013), zatímco 

absence smyslu v životě tuto úzkost posiluje. Zároveň platí, že konfrontace s vlastní 

smrtelností může smysl života dále prohloubit (King, Hicks a Abdelkhalik, 2009). 

Dále Brutvanová zmiňuje tvrzení Cozzolina (2006), že na postoj ke smrtelnosti má 

vliv i naplňování základních potřeb, mezi které Cozzolino řadí autonomii, vztahovost 

a kompetenci. Jedinci, kteří tyto potřeby naplňují, vykazují vyšší míru psychické 

pohody a jsou lépe chráněni vůči úzkosti ze smrti (Brutvanová, 2014). 

Pro zajímavost také zmíním přehled nejvýznamnějších faktorů ovlivňujících 

strach ze smrti, který s uvědomováním si vlastní smrtelnosti do velké míry souvisí. 

Výzkumy ukazují, že ženy obecně vykazují vyšší míru strachu ze smrti než muži 

(Depaola et al., 2003; Chan & Yap, 2009), přičemž rozdíly mezi pohlavími se mohou 

lišit mimo jiné v závislosti na kulturním kontextu. Možné podoby vlivu 

náboženského přesvědčení na strach ze smrti byly již zmíněny v podkapitole 1.1. 

Mnohé studie se rozchází ve zjištěních, týkajících se vlivu věku na strach ze smrti. 

Někteří autoři (Maxfield et al., 2007) uvádí, že starší jedinci pociťují nižší úzkost 

ze smrti v porovnání s mladšími či lidmi ve středním věku, a to například z důvodu 

větší vyrovnanosti se smrtí či akceptace myšlenek na smrt kvůli jejich dostupnosti. 

Jiní autoři (Varthini & Rathnasabapthy, 2024) tvrdí, že s věkem se může zvyšovat 

také úroveň úzkosti ze smrti a reflexe tohoto tématu. Pocit smyslu života negativně 

koreluje se strachem ze smrti (Lyke, 2013). Naopak osobní zkušenost se smrtí 

blízkého člověka může dle některých výzkumů míru úzkosti ze smrti zvýšit 

(Florian, Mikulincer & Green, 1994). Mezi některé z dalších faktorů patří například 

moudrost (Tomer, Eliason & Wong, 2013) či profesní zkušenost (Curtis et al., 2023). 

Celkově lze tedy říci, že míra strachu ze smrti závisí na kombinaci osobnostních 

charakteristik, životních zkušeností a kulturního i náboženského kontextu, které 

dohromady ovlivňují, jakým způsobem chápeme a přijímáme naši konečnost. 



20 
 

2 PSYCHOLOGICKÉ TEORIE VĚDOMÍ SMRTI 

Všichni se potýkáme s určitou formou vědomé či nevědomé úzkosti ze smrti 

a každého z nás ovlivňuje pravděpodobně více, než jsme schopni nebo ochotni 

si připustit (Greenberg et al., 1990). Zdá se však, že „to není tak úplně smrt jako taková, 

co motivuje naše chování, jako spíše jistota, že přijde a nejistota, kdy k ní dojde“ (McEwan, 

McDermott & Hefferon, 2018, s. 628). Různé teoretické modely, kterým se budu 

věnovat v této kapitole, se snaží přinést vhled do toho, jakým způsobem smrt 

vnímáme, jak se s ní vyrovnáváme a jaký jí dáváme smysl (Fitzpatrick, 2024). 

2.1 Posttraumatic Growth Theory 

Poznatky o možných důsledcích uvědomění si vlastní smrtelnosti lze získat 

například zkoumáním skutečných zkušeností se smrtí. Odborná diskuze věnovaná 

traumatickým událostem na ně však častěji nahlíží spíše v kontextu přidružených 

komplikací a negativních následků, mezi něž patří například posttraumatická 

stresová porucha (Khoo & Oh, 2023). Jak však uvádí Calhoun spolu s kolegy (1999), 

ta postihuje přibližně pouze 1 až 12 % přeživších traumatických událostí. Výzkum 

v posledních desetiletích naopak prokázal, že u mnohých jedinců, kteří zažijí 

traumatickou událost, dochází k pozitivním životním změnám a osobnímu růstu 

(Cozzolino et al., 2004; Tedeschi & Calhoun, 1995).  

Tímto konceptem se zabývá zejména teorie posttraumatického růstu (dále PTG). 

Tedeschi a Calhoun (2004) uvádí, že traumatický zážitek způsobuje narušení 

a zpochybnění životních cílů, hodnot a světonázoru jedince, protože ve světle dané 

negativní události se mohou jevit jako nedosažitelné. Mezi tyto traumatické 

události může patřit například diagnóza život ohrožujícího onemocnění, přežití 

vážné nehody, přírodní katastrofy či například násilného činu (Khoo & Oh, 2023). 

Pozitivní změny nemusí být pozorovány jen u těch, kteří jsou či byli přímo ohroženi 

na životě (McEwan, McDermott & Hefferon, 2022). PTG byl zaznamenán například 

i u rodinných příslušníků, kteří pečovali o blízké s rakovinou (Abdi et al., 2025), 

pozůstalých (Lakshmi et al., 2024) či zdravotníků (Azoulay et al., 2025). Zmíněné 



21 
 

traumatické události mohou vést k přehodnocení situace s cílem znovu vybudovat 

nové životní cíle a světonázor (Tedeschi & Calhoun, 2004). Tato změna představuje 

zlepšení v porovnání se stavem před daným traumatem a dle inventáře Tedeschiho 

a Calhouna (1996) se projevuje ve smysluplnějších mezilidských vztazích, větším vědomí 

osobní síly, změně priorit, zvýšené spiritualitě a v neposlední řadě ve vyšší schopnosti 

ocenit život jako takový. Mezi další popsané pozitivní změny patří také přehodnocení 

životních priorit a osobní rozvoj (Levesque & Maybery, 2012).  

Výskyt PTG je velmi individuální záležitostí a nejedná se o automatický 

důsledek prožitého traumatu (Tedeschi & Calhoun, 2004). Výsledky mnoha studií 

však ukazují, že 30 až 90 % jedinců, kteří zažili určitou traumatickou událost, uvádí 

alespoň nějakou pozitivní změnu (Humphreys & Joseph, 2004). Zároveň z mnoha 

výzkumů vyplývá skutečnost, že „z časového hlediska je posttraumatický rozvoj 

srovnatelný v krátkodobém a dlouhodobém horizontu, tedy že má tendenci přetrvávat 

v čase.“ (Brutvanová, 2014, s. 11). Mezi klíčové faktory, které mají na PTG vliv, patří 

nižší věk, pozitivní afektivita, adaptivní zvládací strategie, aktivita, interpersonální 

vztahy, sociální podpora, víra, nižší depresivita a také vyšší osobní pohoda (Manne 

et al., 2004; Lelorain, Bonnaud-Antignac & Florin, 2010). 

Z výše zmíněných poznatků o PTG vychází i některé další modely či teorie, 

mezi nimi například Dual Existential Systems Model a na něj navazující intervence 

death reflection (Cozzolino et al., 2004), kterým se budu věnovat v podkapitole 2.3. 

2.2 Terror Management Theory  

Za základní milník ve vědeckém zkoumání vědomí vlastní smrtelnosti je 

považováno vydání knihy The Denial of Death (1973) kulturního antropologa Ernesta 

Beckera. Ten vychází z evoluční teorie a zdůrazňuje, že naší hlavní výhodou, 

v porovnání s jinými živočichy, je schopnost uvědomování si vlastní existence 

a plynutí času, což nám přináší na jednu stranu evoluční výhodu, na druhou stranu 

i břemeno, a to právě vědomí vlastní konečnosti. Toto uvědomění je v rozporu 

se základním pudem sebezáchovy a vyvolává trvalou existenciální úzkost. Strach 

ze smrti je dle Beckera klíčovým motivačním faktorem našeho jednání. S úzkostí 

z nevyhnutelnosti vlastní smrti se dle něj vyrovnáváme mimo jiné prostřednictvím 



22 
 

tzv. projektů nesmrtelnosti. Jedná se například o horlivé dodržování náboženských 

doporučení s vidinou posmrtné spásy, úsilí o vytvoření odkazu pro budoucí 

generace či snahu o zajištění pokračování vlastního rodu (Becker, 1973). 

Beckerovo dílo inspirovalo vznik Terror Management Theory (dále TMT), 

jejímiž autory jsou Jeff Greenberg, Tom Pyszczynski a Sheldon Solomon. Tato teorie 

vysvětluje, jak se lidi vyrovnávají s úzkostí vyvolanou vědomím vlastní smrtelnosti. 

Podle TMT jsou mnohé naše myšlenky, emoce i naše chování motivovány snahou 

zmírnit strach ze smrti, a to dvěma způsoby. Prvním způsobem je naše víra v určitý 

kulturní světonázor neboli cultural worldview. Jedná se o souhrn sdílených hodnot 

a přesvědčení v rámci vlastní sociální skupiny, který nám poskytuje určitý smysl 

a řád a spolu s tím také často slibuje pokračování existence po smrti, ať už v podobě 

náboženských představ či prostřednictvím symbolického odkazu (Burke, Martens 

& Faucher, 2010). V jednom z výzkumů (Wade-Benzoni et al., 2012) připomenutí 

smrtelnosti u jednotlivců zvýšilo pravděpodobnost, že budou v budoucnu ochotni 

darovat peníze jiným lidem, což je trefná ukázka snahy chtít zanechat odkaz, který 

nám symbolicky umožní žít i za hranicemi našeho života.  

Druhým způsobem, jak se dle TMT vyrovnáváme s naší úzkostí ze smrti, je 

kladné posilování našeho sebehodnocení neboli self-esteem. Kladné hodnocení sebe 

sama je podmíněno tím, jak dobře jsme se drželi daného kulturního světonázoru 

(George & Park, 2014).  V kontextu této teorie to znamená přesvědčení jedince 

o smysluplnosti a důležitosti lidského života, které vychází z víry v určitý kulturní 

narativ, a spolu s tím také přesvědčení o vlastní výjimečnosti a nepostradatelnosti. 

Toto přesvědčení v sobě posilujeme při jakémkoliv náznaku ohrožení vlastní osoby. 

Zároveň o to více znevažujeme takové názory ostatních, které neodpovídají tomu, 

co sami považujeme za správné (Castano et al., 2011). Celkově nám tato přesvědčení 

poskytují pocit smyslu, hodnoty a symbolické nesmrtelnosti, čímž působí jako 

psychologické „nárazníky“ proti existenciální úzkosti (Greenberg et al., 1986). 

Jemné připomínky smrti, jako je pohled na projíždějící sanitku či na vlastní vrásky, 

nás mohou vést k distancování se od naší tělesnosti, která symbolizuje naši křehkost 

a smrtelnost, a k posilování naší symbolické hodnoty zdůrazňováním vlastních 

úspěchů, intelektu či morálních kvalit (Solomon, Greenberg & Pyszczynski, 2015).  



23 
 

Autoři TMT předpokládají, že pokud je lidem připomenuta jejich smrtelnost, 

automaticky se aktivují typické obranné mechanismy, jako je vědomé popírání 

či racionalizace myšlenek na smrt. V kontextu této teorie jsou takovéto obranné 

mechanismy nazývány jako proximální neboli blízké. Poté, co se myšlenky na smrt 

přesunou do nevědomí, začínají se projevovat takzvané distální, vzdálené obrany. 

Těmi jsou právě zmíněné kladné hodnocení sebe sama a zastávaných kulturních 

světonázorů. Principem experimentálního zásahu v kontextu výzkumů TMT je tedy 

vystavení participantů určitému podnětu, který slouží jako připomínka smrti 

a smrtelnosti. Po určité časové proluce se přesouvá tento podnět do nevědomí. 

Nadále však působí na chování participanta v dalších situacích, kterým je vystaven. 

(Kosloff et al., 2019). Efekt podnětu je o to silnější, čím je delší proluka mezi jeho 

působením a změřením distálních obran (Burke, Martens & Faucher, 2010). 

V souvislosti s výzkumy TMT byly vyvinuty a popsány tři klíčové hypotézy. 

Jedná se o mortality salience (dále MS), anxiety buffer (dále AB) a death-thought 

accessibility (dále DTA) (Greenberg et al., 1990). Hlavním předpokladem hypotézy 

MS je, že připomenutí smrtelnosti povede k silnější obraně zastávaného kulturního 

světonázoru a k posilování sebehodnocení. MS, které je vlastně zpřístupněním 

či uvědomění si smrtelnosti, lze navodit různými způsoby – od písemných reflexí 

a dotazníků měřící strach ze smrti, přes promítání filmů nebo luštění křížovek 

s tématem umírání, až po návštěvu hřbitovů (Cox et al., 2019). Příkladem může být 

studie, ve které byli ti jednotlivci, kteří byli dotazováni v blízkosti pohřebního 

ústavu, mnohem vstřícnější k podpoře charitativních organizací, než ti účastníci, 

kteří na stejné dotazy odpovídali o několik ulic dále (Jonas et al., 2002). V dalším, již 

klasickém experimentu Rosenblatta a jeho kolegů (1989), udělili soudci, kterým byla 

prostřednictvím písemného úkolu připomenuta jejich smrtelnost, přísnější tresty 

pachatelce, která určitým způsobem porušila kulturní normy. 

Druhá z hypotéz, AB, se týká ochranné funkce posíleného sebehodnocení. 

Pokud je před připomenutím smrti určitým způsobem jedinci zvýšen pocit jeho 

vlastní hodnoty, bude se s úzkostí ze smrti lépe vyrovnávat. Sebehodnocení tak 

funguje jako „nárazník“ proti úzkosti ze smrti (Cox et al., 2019). Poslední hypotéza, 

DTA neboli zvýšená vybavitelnost myšlenek na smrt, vychází z opačné logiky než 

hypotéza MS, tedy že pokud jsou ohroženy klíčové zdroje sebehodnocení nebo 



24 
 

kulturní identity, zvýší se v důsledku toho dostupnost myšlenek na smrt. Měří 

se většinou pomocí lexikálních úloh, ve kterých jedinci častěji doplňují slova týkající 

se smrti. Ohrožení sebehodnocení, například formou negativní zpětné vazby na IQ 

test, zvyšuje tendenci vybavovat si slova související se smrtí (Hayes et al., 2008).   

Vedle sebehodnocení a kulturních světonázorů někteří autoři, například 

Mario Mikulincer (2019), navrhují třetí způsob obrany proti strachu ze smrti, a to 

mezilidské vztahy. Tento přístup vychází z Bowlbyho (2010) teorie attachmentu, 

podle níž lidé v situacích ohrožení vyhledávají blízkost a podporu. Tuto hypotézu, 

tedy že připomenutí smrti zvyšuje vnímanou hodnotu sociálních vazeb a ochotu 

zapojit se do společných aktivit, potvrdily i některé studie (Mikulencer et al., 2000; 

Florian et al., 2002). Sami autoři TMT později uznali tuto dimenzi jako významný 

doplňující ochranný faktor (Solomon et al., 2015). 

Ačkoli má TMT rozsáhlou empirickou podporu, kritici této teorie upozorňují 

na její výrazné zaměření na negativní a obranné reakce. Dle kritiků způsoby, jakými 

se vypořádáváme s naší úzkostí ze smrti, nemusí být vždy pouze negativní, jako je 

kupříkladu znevažování odlišných světonázorů (Castano et al., 2011), chamtivost 

a neuvážlivé nakládání s financemi (Kasser & Sheldon, 2000) nebo třeba zvýšená 

preference autoritářských vůdců (Cohen et al., 2004). Upozorňují, že uvědomování 

si smrti může vést také k prosociálnímu chování (Hirschberger, 2010), zvýšení 

vděčnosti a ocenění jednoduchých radostí v životě (Frias et al., 2011) či osobnímu 

růstu (Pyszczynski et al, 2006). Existuje mnoho nedávných výzkumů, které popisují 

potenciální pozitivní důsledky MA. Těm se budu věnovat v kapitole 4.  

TMT však i přesto interpretuje tyto potenciálně pozitivní projevy, konkrétně 

osobní růst, jako další formu obrany před úzkostí ze smrti, nikoliv jako naplňování 

základních lidských potřeb (Wong & Tomer, 2011). Je však důležité zmínit, že dle 

autorů TMT lidské chování formují jak obranné, tak růstově orientované motivy, 

přičemž obranné potřeby je nutné uspokojit dříve, než může nastat osobní růst 

(Pyszczynski et al., tamtéž). Zatímco TMT se zaměřuje jen na obranné procesy, jiné 

teorie zdůrazňují kromě strachu ze smrti i růstové motivy. Některým z těchto teorií 

se budu věnovat v následujících podkapitolách.  



25 
 

2.3 Dual Existential Systems Model 

Sociální psycholog Philip J. Cozzolino (2006) kritizuje zmíněné hypotézy 

TMT, které dle něj reprezentují smrt abstraktním a odosobněným způsobem, 

vzdáleným od reálného prožitku blízké smrti. Cozzolino spolu s jeho kolegy (2004) 

na základě zjištění z výzkumů posttraumatického růstu a zážitků blízké smrti 

(Tedeschi & Calhoun, 2004) navrhl tzv. Dual Existential Systems Model. Tento model 

ve stručnosti říká, že pokud jsme vystaveni tématům smrti a smrtelnosti 

abstraktním způsobem (prostřednictvím tradičních MS úkolů), přikláníme 

se k abstraktním způsobům zvládání, jako je posílení našeho sebepojetí či obrana 

našich světonázorů. Vystavení se naší konečnosti osobním a velmi konkrétním 

způsobem naopak podporuje růstově orientované procesy, jako je třeba 

stanovování si vnitřních cílů, autentičnost a osobní rozvoj. Cozzolini (2006) tedy 

předpokládá, že forma konfrontace se smrtelností určuje, zda budou jednotlivci 

reagovat obranou či růstovou orientací. 

Jako alternativu k hypotéze MS Cozzolino s kolegy (2004) navrhli intervenci 

nazvanou death reflection manipulation (dále DRM), která představuje specifičtější, 

osobnější a intenzivnější způsob, jak se mohou participanti konfrontovat se svou 

vlastní smrtelností, a která aktivuje motivační stavy orientované na růst (Cozzolino 

& Blackie, 2013).  Vytvořením a operacionalizací DRM autoři usilují o určitou formu 

analogie k zážitkům blízké smrti neboli near-death experience (dále NDR). Účastníci 

jsou v jejím rámci vyzváni, aby si detailně představili scénu vlastní smrti během 

požáru v bytovém domě. Samotný scénář se snaží účastníky vést k velmi živé, 

osobní a konkrétní představě. Následně odpovídají na otázky, zaměřené na jejich 

prožitky a očekávané vlastní reakce v posledních chvílích, reflektování vlastního 

života a odhad reakcí blízkých na jejich smrt. Cílem těchto otázek je aktivace 

některých prvků posttraumatického růstu (Tadeschi & Calhoun, 2004). 

Jak naznačují výsledky mnoha výzkumů, které budu zmiňovat především 

v kapitole 4, tato vědomá a živá forma uvědomění si vlastní smrtelnosti se pojí 

s mnoha pozitivními důsledky. V kontextu tzv. Meaning Making Model lze vážnou 

konfrontaci s vlastní konečností považovat za určitou formu stresující události, 

která může vést k přehodnocení životních hodnot a orientací (Park, 2010). V reakci 



26 
 

na tato zjištění souhlasili autoři TMT s Cozzolinovým (2006) tvrzením, že osobnější 

a konkrétnější konfrontace se smrtí a s vlastní smrtelností může vyvolat pozitivní 

růst. Zároveň ale jedním dechem dodávají, že někteří jedinci mohou na takováto 

živá setkání se smrtí reagovat s o to větší úzkostí (Pyszczynski et al., 2006). 

2.4 Meaning Management Theory 

Kanadský profesor psychologie Paul T. P. Wong v jeho Meaning Management 

Theory (dále MMT) nabízí také určitý doplňkový teoretický rámec k TMT. Wong 

(2007) tvrdí, že TMT příliš zdůrazňuje negativní stránku uvědomování si vlastní 

smrtelnosti a naopak méně prostoru věnuje tomu, jak může vědomí konečnost 

působit jako podnět k hlubší reflexi životních cílů a hodnot i smysluplnějšímu 

životu. Wongova teorie vznikla v kontextu pozitivní psychologie a vychází zejména 

z existenciálně-humanistické tradice. Jejím základním předpokladem je, že lidé jsou 

motivováni nejen samotnou potřebou přežít, ale také hledáním smyslu a důvodu 

existence. MMT tedy zkoumá, jak nám hledání smyslu umožňuje žít naplněný život 

tváří v tvář naší smrtelnosti (Wong & Tomer, 2011). Tento proces se skládá ze tří 

vzájemně propojených mechanismů: hledání smyslu, utváření smyslu a rekonstrukce 

smyslu, které probíhají na různých rovinách (Wong, 2010). 

Dalším klíčovým konceptem MMT je přijetí smrti neboli death acceptance. 

Našim úkolem v kontextu uvědomování si vlastní smrtelnosti by dle této teorie 

mělo být aktivní úsilí o akceptaci smrti prostřednictvím smysluplného života. Přijetí 

smrti může v konečném důsledku fungovat jako zdroj osobního růstu a pozitivní 

transformace. Wong a Tomer (2010) rozlišují tři základní formy přijetí smrti, které 

mohou ovlivnit i související prožívání úzkosti ze smrti – neutrální, přistupující 

a únikovou. Neutrální přijetí znamená racionální akceptaci smrti jako nezvratného 

konce. Přistupující akceptace je založena na víře v posmrtnou existenci. Úniková 

akceptace zahrnuje chápání smrti jako vysvobození z utrpení (Wong et al., 1994). 

MMT tak v celkovém kontextu popisuje způsob, jakým se vyrovnáváme s naší 

smrtelností jako souhru tří faktorů – úzkosti ze smrti, přijetím smrti a vnímaným 

smyslem života. Nacházení smyslu v životě je nezbytným základem pro vytvoření 

si postoje k přijet smrti a snížení úzkosti ze smrti, což v konečném důsledku vede 

k naplněnějšímu a autentičtějšímu životu (Spitzenstätter & Schnell, 2020). 



27 
 

TMT považuje hledání smyslu převážně za obranný mechanismus proti 

úzkosti ze smrti. MMT naopak chápe potřebu smyslu jako primární motivační sílu, 

která je v tomto kontextu zdrojem růstu, autentičnosti a životní spokojenosti (Wong 

& Tomer, 2011). Wongova teorie tak představuje alternativní, ale komplementární 

paradigmatický rámec, který nepopírá závěry TMT, ale spíše je rozšiřuje o růstově 

orientovanou perspektivu (Wong, 2007). 

2.5 Temporal Scarcity 

Dle principu temporal scarcity získává zdroj, pokud je jakýmkoliv způsobem 

omezený, na hodnotě (Moore, 1963). Pokud vnímáme jako jeden z takovýchto 

omezených zdrojů i čas, pak právě uvědomění si jeho ohraničenosti může zvýšit 

ocenění některých zážitků nebo pravděpodobnost, že si je budeme o to více užívat 

(Carstensen, Isaacowitz & Charles, 1999). Výzkum kupříkladu ukázal, že uvažování 

o konci probíhající zkušenosti může vést k intenzivnějšímu prožívání přítomnosti 

(Kurtz, 2008) nebo že připomenutí si časové omezenosti významných zážitků v nás, 

bez ohledu na náš věk, vyvolává pocity dojemnosti (Ersner-Hershfield et al., 2008). 

V tomto kontextu zarámování smrtí činí náš život mnohem cennější a vzácnější 

(Kim, Zauberman & Bettman, 2012). Připomínky smrtelnosti tedy nemusí být pouze 

hrozbou, která vyvolává obranné reakce, ale jak uvádí Wellman (2020), mohou vést 

i k pozitivnějšímu hodnocení života a prožívaných událostí. 

King, Hicks a Abdelkhalik (2009) v jejich studii vycházeli nejen z principu 

časové vzácnosti, ale také z opačného efektu – pokud je něco vysoce ceněno, je to 

také vnímáno jako vzácné a omezené. Autoři tuto obousměrnou vazbu mezi 

vnímanou vzácností a hodnotou aplikovali právě na problematiku uvědomování 

si smrtelnosti. Výsledky této studie podpořili tvrzení, že vědomí smrtelnosti 

kognitivně reprezentuje vzácnost nebo omezenost života a že vazba mezi vnímanou 

hodnotou a vzácností funguje i v tomto kontextu. V kontrastu s TMT tak mohou být 

bezprostřední reakce na připomínky smrtelnosti vysvětleny pomocí jednoduššího 

kognitivního mechanismu, a to snahou o posílení vnímané hodnoty života díky jeho 

omezenosti. Paradoxně posilování hodnoty života dle autorů současně zvyšuje také 

dostupnost myšlenek na smrt. 



28 
 

3 FORMY KONFRONTACE SE SMRTÍ 

I přesto, že je téma smrti v naší společnosti v posledních několika desetiletích 

vytěsňováno z každodenního života, většina z nás se s ní, ať už v přímé či nepřímé 

podobě, čas od času setkává. Může se jednat například o vážnou nemoc, nehodu 

či dokonce nečekanou smrt někoho z našich blízkých, různé globální události jako 

byla například nedávná pandemie Covid-19 (Cox et al., 2021), dále různé významné 

životní milníky (Yalom, 2012) či zdánlivě nevýznamné situace, kdy nás osloví kniha 

nebo film s touto tematikou. Konfrontace s vlastní smrtelností představuje poměrně 

komplexní fenomén, který je v odborné literatuře pojímán různými způsoby. Mnozí 

autoři se shodují, že konfrontace se smrtí může nabývat různých forem, od přímého 

setkání až po nepřímou, reflexivní či symbolickou konfrontaci. Jednotná klasifikace 

těchto forem však dosud, dle mého nejlepšího vědomí a svědomí, neexistuje. V této 

kapitole se zaměřím na přehled nejčastěji uváděných forem konfrontace se smrtí 

v odborné literatuře, a i když tento výčet nebude vyčerpávající, věřím, že alespoň 

částečně zachytí šíři této problematiky.  

S určitým vymezením různorodých forem konfrontace s vlastní smrtelností 

přichází v jejich studii zaměřené na uvědomování si smrtelnosti v každodenním 

životě McEwanová, McDermott a Hefferonová (2018). Autoři se odkazují na jejich 

model MMAMM a zdůrazňují multidimenzionální pojetí uvědomování si vlastní 

smrtelnosti, které může být spojeno s negativními i pozitivními důsledky. Výzkum 

byl realizován pomocí polostrukturovaných rozhovorů s účastníky (N = 10) ve věku 

21 až 53 let o každodenních zkušenostech s MA. Analýza pomocí zakotvené teorie 

odhalila čtyři hlavní témata. V kontextu této kapitoly je klíčové první z těchto témat, 

momenty MA, které odpovídá na otázku, jak daní účastníci prožívají svou vlastní 

smrtelnost. Autoři toto téma dále rozlišili na dvě podtémata – externě vyvolané 

momenty MA a interně vyvolané momenty MA.  

Externě vyvolané momenty MA byly spojeny mimo jiné s traumatickými 

událostmi či pociťovanou fyzickou zranitelností při účasti na různých aktivitách, 

a byly tedy vyvolány vizuální nebo skutečnou blízkostí smrti. Jeden z účastníků 



29 
 

popisoval, že si svou smrtelnost více uvědomuje při jízdě na kole, další účastnice 

pak při rozhovorech s některými jejími vážně nemocnými či umírajícími blízkými: 

„… když jsem je sledovala a poslouchala, musela jsem o tom opravdu přemýšlet.“ (McEwan, 

McDermott & Hefferon, 2018, s. 636). Interně vyvolané momenty MA se dle autorů 

zdály být součástí jiných psychických procesů a vedly obecně účastníky k úvahám 

o existenciálních otázkách, ale i k přemýšlení o smrti jako o východisku z náročné 

situace. Jeden z účastníků například uvedl: „Jsou chvíle, kdy opravdu přemýšlím o smrti 

jako o východisku, jako o úlevě.“ (McEwan, McDermott & Hefferon, 2018, s. 637). 

Účastníci výzkumu také uváděli, že poprvé si jejich smrtelnost více uvědomili 

při nemoci či úmrtí blízké osoby, náboženském vzdělávání o posmrtném životě 

nebo v souvislosti s vyobrazením smrti v médiích. Význam MA se dle participantů 

vyvíjel v průběhu života v souvislosti s jejich přibývajícím věkem, rodičovstvím 

či životními rozhodnutími (McEwan, McDermott & Hefferon, 2018). 

Podobně Kuklová se spolu s jejími kolegy (2022) zaměřila na prozkoumání 

individuálních a (polo)profesionálních přístupů ke konfrontaci s vlastní smrtelností 

a souvisejícími dopady na vnímanou psychosociální pohodu a osobní růst. Výzkum 

byl realizován formou polostrukturovaných rozhovorů s účastníky staršími 80 let 

(N = 10) a s život limitujícím onemocněním (N = 10). Mezi těmito dvěma skupinami 

participantů nebyly zjištěny žádné významnější rozdíly, co se přístupu ke smrti 

a individuálních forem konfrontace s vlastní smrtelností týče. Z vyprávění 

participantů vyplynuly různé formy konfrontace s vlastní smrtelností – teoretické 

vzdělávání, praktická příprava na smrt, rozhovory o tématech souvisejících se smrtí, reflexe 

či hlubší přemýšlení o tématech souvisejících se smrtí a uvažování o smrti v náboženském 

či spirituálním kontextu.  

Teoretické vzdělávání zahrnovalo získávání informací od odborníků, 

z literatury či médií a poskytovalo větší jistotu a nové způsoby zvládání. Praktická 

příprava, týkající se především plánování pohřbu, sepisování závěti nebo dříve 

vyslovených přání, vyvolávala u většiny účastníků pocity klidu a kontroly, i když 

u některých byla spojena také s pocity úzkosti. Rozhovory o smrti formou diskuze 

s blízkými nebo odborníky, podporovaly otevřenost a sdílení obav a přinášely 

úlevu i humor. Osobní reflexe a vnitřní úvahy o smrti, strachu a posledních přáních 

vedly k posílení vnímaného smyslu života a naopak jen výjimečně vyvolávaly 



30 
 

úzkost. V neposlední řadě víra a spirituální praxe pomáhaly zvládat strach ze smrti 

a podporovaly pocit smíření a vnímání smrti jako součásti života. Celkově tyto 

převážně pozitivní účinky vedly dle samotných účastníků ke zlepšení pociťované 

psychosociální pohody a kvality jejich života (Kukla et al., 2022.) 

V následujících podkapitolách se pokusím nastínit některé další z možných 

podob konfrontace se smrtí a vlastní smrtelností. Dělení na přímé a osobní a nepřímé 

či symbolické formy částečně vychází ze zmiňované studie McEwanové, McDermotta 

a Hefferonové (2018). Za přímou konfrontaci se smrtí považují takové momenty, 

které jsou způsobeny „osobními či společenskými příčinami…“ a „byly vyvolány fyzickou 

či skutečnou blízkostí smrti.“ (McEwan, McDermott a Hefferon, 2018, s. 636). Nepřímá 

nebo symbolická konfrontace zahrnuje ty situace, kdy jedinec nevnímá zmiňovanou 

blízkost smrti u sebe ani jiných osob, ale s vlastní smrtelností se různou formou 

vědomě konfrontuje. Tyto momenty jsou „vnitřně způsobeny…“ a „dokládají hledání 

pochopení smyslu života skrze pochopení toho, co se stane po smrti, ale také potenciální zisk 

z toho, že život je pomíjivý.“ (McEwan, McDermott a Hefferon, 2018, s. 637) 

3.1 Přímé a osobní formy konfrontace se smrtí 

3.1.1 Bezprostřední konfrontace se smrtí 

Teorie posttraumatického růstu, které jsem se věnoval v kapitole 2.1, vychází 

ze sledovaných pozitivních důsledků jakožto reakce na přímé a intenzivní setkání 

se smrtí. Mezi ty patří úmrtí blízké osoby, znásilnění, diagnóza život ohrožujícího 

či chronického onemocnění (Sheikh & Marotta, 2005), přírodní katastrofy (Cryder 

et al., 2006) či například život ohrožující nehody (Snape, 1997). Nejčastěji takovéto 

studie zahrnují pacienty s rakovinou (Tomich & Helgeson, 2004). Více byly uváděné 

formy konfrontace se smrtí a jejich důsledky popsány v podkapitole 2.1. 

S bezprostředními setkáními se smrtí souvisí i zážitky blízké smrti neboli 

near-death experiences (dále NDEs). Ty jsou ve vědecké literatuře typicky popisovány 

jako změněné stavy vědomí, které vznikají v různých život ohrožujících situacích, 

a se kterými se pojí zážitky, které přesahují běžnou zkušenost. NDEs se často 

vyskytují v kontextu terminálního onemocnění či extrémního traumatu, jako jsou 

například násilné události nebo těžké nehody. Zdokumentovány jsou však také 



31 
 

případy katastrofických událostí, jako jsou teroristické útoky, války či přírodní 

katastrofy, v nichž jak oběti, tak záchranáři hlásili NDEs (Lawrence, 2017). Mezi 

společné rysy patří například pocit odloučení od vlastního těla, ztracení v čase 

a prostoru, pocit jednoty nebo transcendence a s tím spojený snížený strach ze smrti 

(Barreto, in press), pocity klidu, setkání s duchovními bytostmi a zesnulými, setkání 

s jasným světlem nebo retrospekce celého života (Khanna & Greyson, 2015). I přes 

neodmyslitelnou subjektivnost tyto zážitky vykazují poměrně konzistentní vzorce 

napříč kulturami (Athappilly & Greyson, 2006; Belanti et al., 2008). 

NDEs jsou tradičně spojovány s potenciálně transformačním dopadem 

a pozitivními důsledky, jako je snížený strach ze smrti (Auxéméry, 2013), posílená 

spiritualita, větší ocenění a chuť do života, zvýšené zaměření na přítomnost, pocit 

smyslu a účelu života, soucit s druhými lidmi či snížený zájem o materialistické 

aspekty života (Barreto, in press). Jak však zmiňuje Cozzolino (2006), ne všechny 

důsledky NDEs mohou být čistě pozitivní a často mohou být tyto události spojeny 

i s hněvem, smutkem nebo příznaky posttraumatického stresu (Greyson, 2001). 

Pozitivní důsledky traumatu tak mohou existovat vedle těch negativních a trauma 

jako takové je stále vnímáno jako nepříjemná událost (Tedeschi & Calhoun, 2004). 

V poměrně zásadní studii van Lommela a jeho kolegů (2001) bylo zjištěno, 

že ze zkoumaných jedinců (n = 344), kteří přežili srdeční zástavu, a bylo s nimi 

s odstupem času provedeno výzkumné šetření, uvedlo prožitky podobné NDEs 

pouze 18 % z nich. Většina přeživších byla při následném šetření sebevědomější, 

sociálně uvědomělejší a více nábožensky založená než před danou událostí. Ti, kteří 

hlásili zážitky podobné NDEs, vykazovali také zvýšenou empatii, větší zájem 

o spiritualitu a menší úzkost ze smrti. Hloubka NDEs korelovala s věkem, 

předchozími zážitky a kontextem událostí. V porovnání s tím Parnia s kolegy (2001) 

zjistili, že pouze 11,1 % ze zkoumaných osob, které přežily srdeční zástavu, hlásilo 

zážitky podobné NDEs. Jak však uvádí Wellman (2020, s. 45), taková blízká setkání 

se smrtí „jsou vzácnou událostí, kterou většina z nás nikdy nezažije.“  



32 
 

3.1.2 Konfrontace se smrtí v důsledku stárnutí 

Přirozený proces stárnutí, který je spojen s postupným poklesem fyzického 

i psychického výkonu, vede nevyhnutelně k uvědomování si konečnosti vlastního 

života (Bergman, Bodner & Shrira, 2018). Pociťované fyzické a psychické ztráty, 

které s tímto uvědoměním souvisí, obvykle vyvolávají existenciální otázky popsané 

například Yalomem (2012). Ty jsou zaměřeny na hledání smyslu, naději či úzkost 

(Boston & Schreiber, 2011; Henoch & Danielson, 2009). Vyhýbání se vědomí blížící 

se smrti může eventuálně vést k dysfunkčním strategiím zvládání a zvýšené úzkosti 

(Wittkowski, 2015), zatímco akceptující postoj k vlastní konečnosti může snižovat 

úzkost a pomoci tak k „dobré smrti“ (Neimeyer, Wittkowski & Moser, 2004).  

Cicirelli (2003) v kontextu jeho přechodného modelu strachu ze smrti u starších 

dospělých uvádí, že strach ze smrti u starších dospělých kulminuje mezi 75 až 84 lety 

života a pak postupně klesá. Tento strach narůstá s rostoucím vědomím omezené 

délky života, které je podpořeno úbytkem fyzické i kognitivní zdatnosti. Zvýšený 

strach ze smrti vyvolává „přechodné období“, v němž starší lidé reinterpretují své 

postoje k životu i smrti a snaží se o snížení úzkosti ze smrti. Mezi některé ze strategií 

zvládání patří například popření a potlačení, důraz na religiozitu, posílení vazeb 

s rodinou, snaha o zanechání odkazu budoucím generacím, kognitivní reorganizace 

či praktické přípravy na smrt. Účastníci tohoto výzkumu ve věku nad 90 let obvykle 

vyjadřovali klidné přijetí smrti. 

Jak uvádí Towsleyová, Hirschmanová a Maddenová (2015), konverzacím 

o konci života se staršími jedinci se jejich příbuzní často vyhýbají. Tyto autorky 

se pokusily popsat komunikaci o konci života mezi obyvateli domovů pro seniory 

(N = 16), jejich rodinnými příslušníky (N = 12) a pečujícím personálem (N = 10). 

Z obsahové analýzy sesbíraných dat vyplynulo jako hlavní téma zmeškané rozhovory. 

Všechny tři zmíněné skupiny účastníků jen zřídka hovořili o preferencích týkajících 

se konce života, nepředávali si informace ani sami od sebe nezahajovali konverzaci 

na toto téma. Jak v neposlední řadě autorky uvádí, ne všichni senioři chtěli o konci 

života vést rozhovory, ale mnozí chtěli být dotázáni alespoň na své preference.  



33 
 

3.1.3 Profesní konfrontace se smrtí 

Mezi povolání, které nejčastěji přicházejí do kontaktu s umírajícími a tedy 

i tématem smrti, patří v první řadě zdravotničtí pracovníci, zejména odborníci 

v oblasti paliativní péče (Watson et al., 2019). Uvědomováním si smrti a konečnosti 

života u zdravotníků, konkrétně zdravotních sester (N = 2882), se zabýval například 

Qin s kolegy (2025). Cílem jejich studie bylo prozkoumat profily uvědomování 

si smrtelnosti a identifikovat faktory, které toto uvědomování ovlivňují. Na základě 

získaných dat byly identifikovány tři profily uvědomování si smrtelnosti: klidní 

reflektující (nízká úzkost ze smrti, vysoká reflexe smrti), úzkostliví (vysoká úzkost ze smrti, 

nízká reflexe smrti) a úzkostliví reflektující (vysoká úroveň ze smrti i reflexe smrti). Mezi 

faktory, které významně predikovaly zařazení do jednoho z těchto profilů, patřila 

psychická odolnost, délka služby, rodičovský status, úroveň vzdělání či informovanost 

v souvislosti se vzděláváním o smrti. S profilem klidných reflektujících se pojily faktory 

jako odolnost nebo zapojení se do vzdělávání o smrti, z čehož mimo jiné vyplývá 

právě důležitost vzdělávání o smrti budoucích zdravotníků. V českém prostředí 

se zkoumáním tématu smrti pohledem zdravotnických pracovníků a pracovníků 

v pomáhajících profesích zabývala například Havlíková (2025). 

Arena spolu s jeho kolegy (2022) v jejich studii v návaznosti na kontingenční 

model Granta a Wade-Benzoniho (2009) předpokládali, že každodenní konfrontace 

s tématem smrti v rámci některých povolání může vyvolávat hlubší reflexi vlastní 

smrtelnosti spíše než úzkost ze smrti, a tedy mít i pozitivní vliv na život daných 

jedinců (Sliter et al., 2014). Mezi tyto povolání řadí autoři například i pracovníky 

pohřební služby (N = 107), které autoři porovnávali s odpovídajícím kontrolním 

vzorkem (N = 121) v autonomní motivaci a testovali moderující roli šesti konstruktů 

souvisejících s růstově orientovaným zpracováním připomínek smrti – psychologická 

flexibilita, zvědavost, neutrální přijetí smrti, úzkost ze smrti, strategie zvládání orientované 

na přístup a vyhýbavé chování. Pracovníci v pohřebnictví měli v porovnání s kontrolní 

skupinou výrazně vyšší autonomní motivaci. Tato pozitivní souvislost se ukázala 

zejména u jedinců s vyšší flexibilitou a nižší úzkostí ze smrti.  

Podobnou problematikou, tedy možnými pozitivními důsledky reflektování 

vlastní smrtelnosti v kontextu zaměstnání, se zabýval i Yuan s kolegy (2018). Autoři 



34 
 

vyvinuli Death Reflection Scale, která měří na růst orientované kognitivní funkce 

a prosociální chování v kontextu reflektování vlastní smrtelnosti (Richter, 2025). 

Výsledky zaznamenané u vzorku hasičů (N = 268) naznačují, že reflektování vlastní 

smrtelnosti může pomáhat v udržení si prosociální motivace. 

3.1.4 Konfrontace se smrtí v důsledku globálních událostí 

Jak uvádí Takeuchi a kol. (2021), zatímco zdravotničtí pracovníci, záchranáři 

nebo policisté se téměř denně různým způsobem konfrontují s tématem smrti, není 

obvyklé, aby se běžný zaměstnanec nacházel v takovém prostředí, kde si smrtelnost 

uvědomuje. To ale do určité míry změnila nedávná pandemie COVID-19, která 

si nejen že vyžádala miliony životů po celém světě, ale pro mnoho z nás byla právě 

i připomínkou konečnosti a křehkosti lidského života. Podobně také další globální 

události, jako například války, teroristické útoky, přírodní katastrofy či nehody 

mohou být takovouto připomínkou. 

Konkrétně na problematiku uvědomování si vlastní smrtelnosti v kontextu 

pandemie Covid-19 a souvisejících pozitivních dopadů se zaměřilo mnoho autorů 

(Cox et al., 2021; Luo et al., 2022; Takeuchi et al., 2021). První zmíněný kolektiv 

autorů v čele s Coxovou (2021) navázal na zjištění některých dřívějších výzkumů 

(Wong & Tomer, 2011; Schippers & Ziegler, 2019; De Jong et al., 2020), dle kterých 

může zvýšený strach ze smrti přispívat k růstově orientovaným procesům, které 

se podobají posttraumatickému růstu. Autoři zkoumali souvislost mezi úzkostí 

spojenou s pandemií Covid-19, strachem ze smrti a duševní pohodou účastníků. 

Z výsledků vyplynulo, že zvýšené obavy a strach ze smrti v důsledku pandemie 

byly spojeny se zvýšeným nacházením „výhod“ této situace, ať už se jednalo o větší 

důraz na vztahy, vděčnost za život, trpělivost či snahu o zlepšení zdraví. Zvýšené 

nacházení výhod souviselo s vyšší spokojeností se životem, vnímaným smyslem 

života, sebevědomím, odolností a vitalitou. Ačkoliv mnoho jedinců v souvislosti 

s pandemií Covid-19 pociťovalo problémy s duševním zdravím, zjištění této studie 

naopak poukázaly na některé pozitivní důsledky této globální situace.  

V kontextu těchto zjištění je však třeba zmínit i výsledky studie Trzebińskeho 

a jeho kolegů (2020), které naznačily, že vyšší úroveň spokojenosti se životem 



35 
 

a pociťované smysluplnosti souvisela s nižší úrovní stresu a úzkosti v důsledku 

pandemie. Smysluplný život, spolu s dalšími faktory, tak může sloužit jako určitý 

„tlumič“ úzkosti z těchto situací. 

3.2 Nepřímé či symbolické formy konfrontace se smrtí 

3.2.1 Kulturní a symbolické formy konfrontace se smrtí 

Problematice rozličných kulturních a symbolických přístupů ke smrti jsem 

se již věnoval v podkapitole 1.1. Různé rituály a symbolické formy umožňují lidem 

vyjádřit zármutek, udržet pouto se zesnulými a dát smysl přechodu mezi životem 

a smrtí. Mezi některé již zmíněné patří mexický Día de los Muertos, přinášení obětin 

předkům v Japonsku či vzpomínkové tradice během naší Památky zesnulých. Tyto 

kulturně podmíněné formy konfrontace se smrtí tak nejen že zmírňují naši úzkost, 

ale také pomáhají jedincům i komunitám začlenit smrt do širšího rámce života. Jak 

uvádí Moisseeffová (2020), samotné pohřební obřady bývají v naší kultuře krátké, 

formální a citově zdrženlivé. Smutek se projevuje spíše v soukromí než veřejně. 

Současně je však smrt všudypřítomným mediálním tématem. Objevuje se téměř 

denně ve zprávách, filmech či seriálech, kde je nám však prezentována z „bezpečné 

vzdálenosti“. Kolektivní truchlení nad smrtí celebrit nebo sledování fikčních 

příběhů o smrti umožňuje lidem prožívat emoce sdíleně, avšak bez přímé osobní 

konfrontace s tělesnou skutečností smrti (Moisseeff, 2020).  

V mé bakalářské diplomové práci (Bajaja, 2023), zabývající se komunikací 

o smrti s dětmi v mateřských školách, uváděly dotazované učitelky, že nejčastější 

a zároveň velmi příhodnou příležitostí k zařazování tématu smrti do předškolního 

vzdělávání, je právě Památka zemřelých, lidově zvaná Dušičky. Jak uváděla jedna 

z účastnic, Dušičky pojímají především v kontextu vzpomínání na zemřelé a spolu 

s dětmi „vzpomínali na ty, kdo už tu s námi nejsou.“ (Bajaja, 2023, s. 61). Další účastnice 

považuje za důležité ukázat dětem, že při vzpomínání na zemřelé „můžeme být 

smutní, ale zároveň i vzpomínat s radostí (Bajaja, 2023, s. 61). Podobnou příležitostí byl 

i Halloween, o kterém však některé z účastnic uváděly, že je to „vlastně únik od toho 

tématu. Že se vlastně bojíme…“ (Bajaja, 2023, s. 62). 



36 
 

3.2.2 Vzdělávání o smrti 

Termín death education (dále DeEd) neboli vzdělávání o smrti označuje druh 

vzdělávacích aktivit, které jsou zaměřené na usnadnění porozumění a přijetí smrti 

(Wass, 2004). DeEd reaguje na tendence moderní, sekularizované kultury, která toto 

téma považuje za tabu a omezuje jej na nemocniční prostředí. Podporuje také reflexi 

existenciálních otázek a vede k dosažení většího pocitu kontroly nad strachem 

ze smrti (Testoni et al., 2021a). Na DeEd lze nahlížet i pohledem různých úrovní 

prevence. Většina takovýchto kurzů je formou primární prevence a realizují se tedy 

v situacích, kdy ještě u studentů zpravidla neexistuje přímá zkušenost se smrtí. 

Zkušenosti s DeEd jakožto primární prevencí naznačují, že mimo jiné učí lepšímu 

zvládání úzkosti, zvyšuje empatické porozumění a napomáhá přehodnocování 

aspektů vlastního života (Testoni et al., 2020b; Testoni et al., 2019). 

Vzdělávání o smrti je většinou pojímáno z multidisciplinární perspektivy 

a může být realizováno jak prostřednictvím formálních teoretických přednášek, tak 

i méně formální aktivit. Mezi mnohé z nich paří například sledování tematických 

filmů (Testoni et al., 2020a) či čtení tematických knih (Lekes et al., 2022) a následná 

diskuze, využití imaginativních technik (Testoni et al., 2021b) nebo psychodramatu 

(Testoni et al., 2019), zprostředkování arteterapeutických zážitků (Testoni et al., 

2018), psaní vlastního nekrologu (Payne et al., 2022), návštěva hospice a rozhovory 

s jeho pracovníky (Testoni et al., 2021b), návštěva hřbitovů a podobných prostorů 

(Lekes et al., 2022) či využití prvků mindfulness (Cacciatore, 2015). 

Jak již bylo zmíněno výše, vzdělávání o smrti je důležité zejména v kontextu 

vzdělávání studentů zdravotnických a jiných pomáhajících profesí, kteří se mohou 

v budoucnu se smrtí a truchlením často setkávat. Testoniová spolu s kolegy (2020a) 

ale zdůrazňuje i důležitost vzdělávání o smrti a souvisejících tématech v běžných 

základních či středních školách, a to takovou formou, která bude přizpůsobena 

věku a vývojové fázi žáků. DeEd pomáhá dětem a dospívajícím pochopit odlišnost 

mezi vyobrazením smrti v médiích a realitou smrti v běžném životě a podporuje je 

v reflexi existenciálních témat. V neposlední řadě je třeba zmínit, že téma smrti 

může do školního prostředí přinést nejen smrt některého z učitelů, žáků, jejich 

příbuzných či domácích mazlíčků, ale i různé přírodní katastrofy či nedávná 



37 
 

pandemie Covid-19. Jak uvádí Rodríguez s kolegy (2022), těchto situací mohou 

učitelé potenciálně využít a prostřednictvím upřímné komunikace mohou žákům 

napomáhat v citlivém uvědomování si tématu smrti a konečnosti života  

3.2.3 Bucket list aneb seznam přání před smrtí 

Jednou z dalších forem konfrontace se smrtí, která je mimo jiné často užívána 

v souvislosti se vzděláváním o smrti, je vytvoření seznamu přání neboli bucket listu. 

Jedná se v jednoduchosti o seznam aktivit, událostí a cílů, které si chce jednotlivec 

splnit před jeho smrtí. Vytvoření takového seznamu nabízí danému jedinci možnost 

konfrontovat se s vlastní smrtelností kreativním a v ideálním případě i pozitivním 

způsobem, uspořádat si priority a plánovat budoucnost s ohledem na konečnost 

života (Ritter, Bagasra & Richards, 2023). Pojem bucket list vychází z anglického 

idiomu „kick the bucket“, označujícího úmrtí (Periyakoil, Neri & Kraemer, 2018). 

Do širšího povědomí se dostal počátkem prvního desetiletí 21. století v souvislosti 

s uvedením stejnojmenného filmu The Bucket List. Jak uvádí Zascerinska, Sharpley 

a Wright (2022), sestavování seznamu přání se postupem času stalo běžnou kulturní 

praxí, která může sloužit jako prostředek ke zvládání úzkosti z konečnosti života.  

Velká část odborné literatury, která se zabývá seznamy přání, se zaměřuje 

na vážně nemocné a umírající pacienty v paliativní péči (Chu & Gruhn, 2015; Ullrich 

et al., 2022). Dle některých studií jsou hlavními faktory, které mají vliv na obsah 

bucket listu, věk a spiritualita (Periyakoil, Neri & Kraemer, 2018). Studie Chuové 

a kolegů (2018) byla kromě analýzy obsahu zaměřena i na vliv časového horizontu 

(hypotetické zbývající doby života) a věku na obsah těchto seznamů přání. Jedním 

ze zjištěných rozdílů byla inklinace starších dospělých k přáním a cílům založených 

na emocionálním významu. Periyakoilová, Neri a Kraemerová (2018) v jejich studii 

mimo jiné předkládají zajímavé doporučení, aby se praktičtí lékaři pravidelně ptali 

na seznam přání jejich pacientů. Dle autorů může tato krátká intervence pomoci při 

poskytování a plánování personalizované péče. 

Studie Ritterové, Bagasrové a Richardsové (2023) byla zaměřena na využití 

tvorby bucket listu jakožto velmi neformální, personalizované a k reflexi vybízející 

aktivity v kontextu vzdělávání o smrti. Analýza bucket listů studentů bakalářského 



38 
 

studia (N = 146) odhalila převládající zaměření na zážitky a zkušenosti, především 

v podobě cestování a trávení času s blízkými. Zjištění autorů korespondovala 

s výsledky dalších, již zmíněných, studií (Chu & Gruhn, 2015; Ullrich et al., 2022). 

V jiné, již starší studii (Chou, Two & Woodard, 2005), která se zaměřila na analýzu 

odpovědí studentů bakalářského programu ošetřovatelství (N = 167) na následující 

zadání: „Uveďte pět věcí, které plánujete udělat šest měsíců před smrtí.“ Výsledkem bylo 

pět hlavních kategorií přání: navázání nebo opětovné spojení s rodinou a blízkými přáteli, 

specifické cíle (například cestování), duchovní uvědomění (například odpuštění či reflexe), 

sebeurčení (například schopnost otevřeně čelit osudu) a altruismus. 

Určitou obdobou bucket listu je i projekt Before I Die. Jedná se o celosvětový 

projekt umělkyně Candy Chang, která v roce 2011 po smrti jí blízké osoby vytvořila 

na zdi jednoho z domů v New Orleans interaktivní dílo, vybízející kolemjdoucí 

k zamyšlení se nad smrtelností a doplnění fráze: „Než umřu, chci…“. Od té doby 

vzniklo přes čtyři tisíce takovýchto instalací ve více než 75 zemích světa (Rawlings, 

Miller-Lewis & Tieman, 2018). Stejně jako sepsání bucket listu, i tato aktivita může 

přispět k hlubšímu uvědomění si vlastní smrtelnosti a reflexi toho, zda jedinec žije 

život takovým způsobem, jakým by chtěl (Cogdill-Richardson, Bluck & Mroz, 2024). 

Pro zajímavost uvedu výzkum Rawlingsové, Miller-Lewisové a Tiemanové (2018), 

v němž autorky analyzovaly odpovědi na frázi „Než umřu, chci…“ u účastníků 

online kurzu (N = 633), zaměřeného na vzdělávání o smrti. Z analýzy vyplynulo 

celkově dvanáct hlavních témat: rodina, vykonání aktivity, osobní cíle, žít život naplno, 

štěstí, láska, vyšší dobro, mír, zanechání odkazu, vděčnost, náboženství a zdraví. Odpovědi 

autoři kategorizovali na směřující dovnitř (na sebe) a směřující ven (na ostatní).  

Za zmínku jistě stojí i velmi důležitá osvětová kampaň Centra paliativní péče 

s názvem Preventivní prohlídka života. Jejím cílem je nejen zvýšit povědomí široké 

veřejnosti o důležitosti paliativní péče, ale prostřednictvím deseti otázek podnítit 

jednotlivce k zamyšlení nad vlastním životem a k případné změně, tak, aby žili 

naplněný život, na který budou na jeho konci moci s radostí vzpomínat. Podle 

průzkumu agentury STEM některý z výstupů této kampaně vidělo až 17 % dospělé 

populace v České republice, jejich sdělení oslovilo 77 % respondentů a 73 % z nich 

přimělo k reflexi vlastního života (Centrum paliativní péče, 2025). 



39 
 

3.2.4 Konfrontace se smrtí prostřednictvím filozofické praxe 

Jak již bylo zmíněno v podkapitole 1.1, uvědomování si smrtelnosti je jedním 

z klíčových témat mnohých filozofických směrů, například i stoicismu. Ten nabízí 

poměrně komplexní přístup k překonávání strachu ze smrti pomocí racionální 

reflexe a pravidelné mentální přípravy. Důležitým nástrojem je i tzv. „negativní 

vizualizace“, která slouží k představení si potenciálních budoucích ztrát, nemocí 

či smrti s cílem připravit se na tyto skutečnosti a snížit úzkost z nich. Stoicismus tak 

jedince vede k hlubšímu přijetí smrtelnosti a schopnosti žít vědomě v přítomném 

okamžiku, což může mít potenciál i v kontextu kognitivně-behaviorální terapie 

zaměřené na úzkost ze smrti (Menzies & Whittle, 2022). 

Studie Hammerové a Gordona (2023) se zaměřila na subjektivní zkušenost 

účastníků specifické intervence 28 Days Joyful Death Writing with the Stoics. Jednalo 

se o bezplatný asynchronní kurz, zaměřený na každodenní kontemplaci o smrti. 

Účastníci (N = 6) denně obdrželi email s úryvkem z knihy Hovory k sobě Marka 

Aurelia, parafrází tohoto úryvku a doporučenými ke kontemplaci. Zároveň mohli 

všichni účastníci komunitně sdílet své reflexe prostřednictvím online platformy. 

Po absolvování tohoto programu byly provedeny polostrukturované rozhovory, 

které byly následně analyzovány pomocí interpretační fenomenologické analýzy. 

Analýza odhalila dvě hlavní témata, z nich v kontextu této diplomové práce je 

relevantní především druhé z nich, význam rozjímání o smrti. To zahrnovalo osobní 

ztráty i přínosy v podobě smyslu, pozitivních emocí a užitečných návyků. Jedna 

z účastnic zmiňovala, že ji uvažování o smrtelnosti „hodně přivedlo do přítomnosti“ 

(Hammer & Gordon, 2023, s. 17). Další z účastníků popisoval, že uvažování o smrti 

mu přineslo větší jasnost v tom, „co se rozhodnu dělat a co nedělat… Mám prostě pocit, 

že neztrácím čas. …Mohl bych vyjít ze dveří a být sražen třeba autobusem. Odteď za hodinu. 

Nebo bych mohl žít dalších padesát let. Takže nechci promarnit ani jedno z toho.“ (Hammer 

& Gordon, 2023, s. 18). Autoři závěrem upozorňují na potenciální přínos stoicismem 

inspirovaných cvičení, zaměřených na uvědomování si vlastní smrtelnosti, jakožto 

terapeutické intervence v kontextu existenciální terapie. 



40 
 

3.2.5 Další formy konfrontace se smrtí 

Mezi některé z dalších forem nepřímé konfrontace se smrtí patří i maranasati 

neboli meditace o smrti, která je podrobně popsána již v raných buddhistických 

textech. Její podstatou je vnímání nevyhnutelnosti a nepředvídatelnosti smrti. Cílem 

není vyvolat strach, ale spíše rozvinout naléhavost, odložit marné touhy a žít život 

smysluplněji a v přítomném okamžiku (Moon, 2019). Existuje více postupů, jak 

může být tato forma meditace praktikována. Například Moon (2019, s. 8) ji navrhuje 

praktikovat v sedě, s počátečním zaměřením pozornosti na dech a následným 

soustředěním na myšlenku: „Kdybych už neměl o moc více času na život, co bych dělal?“ 

Dále však uvádí, že důležitým aspektem je spojování smrti s kontextem času. To je 

možné například i všímáním si pomíjivosti a jedinečnosti všech různých okamžiků 

(Shonin & Gordon, 2014). Další z možných forem nastínila Stellová (2016), která 

v její studii využívala cvičení zaměřené na meditaci o vlastní smrti v nejhorším 

(náhlá a neočekávaná smrt) a nejlepším scénáři (postupné umírání v přítomnosti 

blízkých), po níž následovala reflexe a společná diskuze. 

Mezi další z možných situací, ve kterých se může jedinec setkat s tématem 

smrti, patří i akce nazvané death café. Ty mají za cíl vytvořit bezpečný prostor 

v komunitním duchu pro konverzace o smrti, umírání a truchlení a zvýšit 

povědomí veřejnosti o konečnosti života a vším, co se s tím pojí (Seifu et al., 2024). 

Umožňují lidem setkávat se a sdílet své zkušenosti, nápady, moudrost, starosti 

a přání související s s tímto tématem (McLoughlin et al., 2015). Tato setkání mají 

několik zavedených pravidel, dle kterých se jedná o většinou nepravidelné 

„neziskové akce, které by měly být pořádány v přístupném, respektujícím a důvěrném 

prostoru, bez úmyslu vést účastníky k jakémukoliv závěru, produktu nebo postupu, a to 

společně s osvěžujícími nápoji a výživným jídlem – a dortem“ (Miles & Corr, 2017, s. 152).  

Subjektivní zkušeností lidí, kteří se účastní těchto akcí, se výzkumně zabývali 

například Seifuová a kolegové (2024). Autoři nejprve s účastníky (N = 9) provedli 

polostrukturované rozhovory, které následně analyzovali za pomoci interpretativní 

fenomenologické analýzy. Mezi klíčová témata patřily cena za vyhýbání se smrti, 

ocenění a strach ze smrti a uvědomování si smrtelnosti a souvisejících hodnot. Dle mnoha 

účastníků dává uvědomění si konečnosti mnohým věcem hodnotu a smysl: „Některé 



41 
 

věci jsou vzácné a krásné právě proto, že jsou dočasné… některé okamžiky jsou zázračné, 

protože se prostě stanou jednou.“ (Seifu et al., 2024, s. 59). I přesto však pro ně smrt 

zůstává zdrojem nejistoty a strachu. Vědomí smrti je často vede také k reflexi jejich 

priorit a k zaměření se na vztahy a osobní autenticitu: „Myslím, že … nás nutí více si 

uvědomovat náš každodenní život a to, co je skutečně důležité, a nutí nás přehodnotit celou 

tuhle honbu za úspěchem a co to doopravdy znamená.“ (Seifu et al., 2024, s. 61). Někteří 

účastníci také popisovali různé formy, jak se se svou smrtelností konfrontovali nebo 

konfrontují, ať už se jednalo o přítomnost u umírání blízké osoby, práci porodní 

duly, denní afirmace nebo četbu tematických knih. 

Rád bych na tomto místě zmínil i jeden z dalších projektů Centra paliativní 

péče, a to konverzační karetní hru Řekni mi, která vznikla jako nástroj pro otevírání 

citlivých rozhovorů o hodnotách, přáních a potřebách v souvislosti se závěrem 

života. Napomáhá zdravotníkům a dalším pečovatelům, pacientům, jejich rodinám 

či studentům pomáhajících profesí mluvit o tématech, která bývají často odkládána 

či tabuizována. Hra byla vytvořena podle americké předlohy Hello, dříve My Gift 

of Grace a adaptována do českého prostředí. V současné době vyškolení regionální 

koordinátoři pořádají veřejná komunitní hraní, a to nejen v domovech pro seniory. 

Cílem projektu je podpořit otevřenou komunikaci o smrti a tím posílit porozumění, 

empatii i připravenost na nevyhnutelné životní situace (Centrum paliativní péče). 

Na neochotu mnoha z nás o konečnosti života uvažovat, natož o ní mluvit 

s dalšími lidmi, ve své studii upozorňují i Albers s Hassenzahlem (2024). Jedním 

z řešení může být i využití moderních technologií. Autoři v jejich studii nabídnuli 

účastníkům (N = 100) jako určitou alternativu rozhovor o jejich vlastní (a ideální) 

smrti, preferencích souvisejících s jejich pohřbem a nadějích na posmrtný život 

se speciálně navrženým chatbotem. Před a po takovéto intervenci účastníci vyplnili 

dva dotazníky, které hodnotily postoje ke smrti (DAP-R) a připravenost hovořit 

o smrti se svými blízkými (REOLC). Výsledky ukázaly zlepšení postoje ke smrti, 

snížení strachu ze smrti a zvýšení připravenosti na rozhovory o konci života 

s blízkými. Účastníci, kteří vykazovali větší snížení strachu ze smrti, projevovali 

větší zájem o přípravu na jejich smrt, formulovali konkrétnější preference ohledně 

jejich smrti a viděli provázanost mezi smyslem života a smyslem smrti. Naopak 

účastníci, kteří vykazovali menší snížení strachu ze smrti, odpovídali ohledně 



42 
 

těchto témat povrchně a stručně a také uváděli, že je důležitější se soustředit na život 

než přemýšlet o smrti. Jak trefně uvedl jeden z účastníků: „Raději bych, kdyby to bylo 

co nejdál! Upřímně nevím… v posledních minutách jsem o smrti přemýšlel víc, než kdy 

dřív.“ (Albers & Hassenzahl, 2024, s. 15). Závěrem autoři uvažují nad možnými 

přínosy využití moderních technologií nejen v souvislosti se vzděláváním o smrti, 

ale i v kontextu usnadnění přijetí terminální nemoci pacientem (Zeng et al., 2020), 

vytváření nástrojů na podporu hodnocení péče v závěru života (Sas et al., 2016) 

nebo usnadnění procesu sepsání závěti (Schulte et al., 2020). Důležitým prvním 

krokem je ale autorů uvědomění, že i konverzace s umělou inteligencí může vést 

k lepším postojům ke smrti a dalším pozitivním důsledkům.  

Na další z mnoha možností, jak využít moderní technologie k uvědomování 

si vlastní smrtelnosti, upozorňuje i Gaggioliová (2018). Autorka sdílí svou vlastní 

zkušenosti s mobilní aplikací WeCroak, která je inspirována bhútánským lidovým 

rčením, že aby byl člověk opravdu šťastný, musí pětkrát denně přemýšlet o smrti. 

Aplikace v jednoduchosti svým uživatelům pětkrát denně formou upozornění 

připomíná jejich smrtelnost spolu s různými citáty o konečnosti života. I když jsme 

denně z médií zavaleni různými informacemi, které se týkají smrti, může to dle 

Gaggioliové paradoxně vést k nižší citlivosti vůči tomuto tématu. Výše zmíněná 

aplikace či jí podobné technologie tak mohou přimět lidi aktivně přemýšlet o svém 

životě a smrtelnosti a být tak prostředkem ke zlepšení jejich duševní pohody. 

V neposlední řadě je možné si konečnost života připomínat i sledováním 

tematických filmů či čtením tematických knih. Poměrně nedávné rozšíření TMT, 

TMT of Meaningful Entertainment (TMT-ME) předpokládá, že lidé se vyrovnávají 

se strachem ze smrti i prostřednictvím smysluplné zábavy, jež funguje jako tlumič 

této úzkosti. Smysluplné filmy, v nichž hraje důležitou roli smrt některé z postav, 

také pomáhají divákům konfrontovat „se se strachem ze smrti v bezpečné vzdálenosti… 

a vyzívají k tomu, aby jej přijali a překonali“ (Das & de Graaf, 2024, s. 5).  



43 
 

4 BENEFITY UVĚDOMOVÁNÍ SI SMRTELNOSTI 

Jak jsem již nastínil v kapitole 1, na důležitost vědomí vlastní smrtelnosti 

a související pozitivní důsledky je upozorňováno v literatuře, umění, filozofii 

či náboženství již od starověku. Dosavadní výzkum, vycházející především z TMT, 

se však doposud zaměřoval především na negativní, úzkost vyvolávající aspekty 

uvědomování si vlastní smrtelnosti. Jak uvádí Yuan spolu s jeho kolegy (2018), tato 

perspektiva zachycuje pouze část reality a ignoruje tak potenciálně pozitivní účinky 

konfrontace se smrtí. Novější přístupy (Cozzolino et al., 2004; Vail et al., 2012) 

zdůrazňují, že uvědomování si vlastní konečnosti může mimo jiné vést například 

k prosociálnímu chování, empatii, hledání smyslu a osobnímu růstu. Dále může 

také motivovat k altruismu, změně životních priorit či většímu ocenění života. 

V posledních letech je tak zdůrazňováno multidimenzionální pojetí uvědomování 

si smrtelnosti (Levasseur, McDermott & Lafreniere, 2015). 

Vail spolu s jeho kolegy (2012) navazují na Beckera (1973), který zdůrazňoval 

důležitost identifikace těch způsobů zvládání úzkosti ze smrti, které představují 

co nejmenší škodu jak pro jednotlivce, tak i pro společnost. Pozitivní důsledky 

uvědomování si smrtelnosti tedy autoři definují jako „existenciálně motivované postoje 

nebo chování, které minimalizují újmu sobě i ostatním a podporují zdraví na fyzické, sociální 

i psychické rovině“ (Vail et al., 2012, s. 305). Autoři dále upozorňují na tři důležité 

aspekty, které se s touto definicí pojí. V první řadě zdůrazňují, že základní funkcí 

všech forem zvládání strachu ze smrti, které popisuje TMT, je chránit psychiku před 

úzkostí (Routledge et al., 2010). Takovouto funkci mohou tedy plnit nejen negativní, 

ale i pozitivní způsoby zvládání. Za druhé, i zdánlivě pozitivní reakce mohou mít 

negativní důsledky, pokud jsou přehnané nebo zneužité. Například láska může být 

považována za pozitivní sociální reakci, ale pokud se je jediným či nevyváženým 

zdrojem smyslu, může působit škodlivě. Za třetí, i při snaze o objektivní vymezení 

zůstává klasifikace „pozitivních“ aspektů do jisté míry subjektivní (Vail et al., 2012).  

 



44 
 

Výše zmínění autoři (Vail et al., 2012) předkládají heuristický model pozitivního 

zvládání strachu ze smrti, který shrnuje do té doby existující literaturu zaměřenou 

na pozitivní aspekty uvědomování si smrtelnosti, poukazuje na nedostatečně 

prozkoumaná témata a navrhuje potenciální oblasti pro budoucí výzkum. Model 

vychází z teorie duálních procesů popsaných TMT, ve které se rozlišují vědomé 

a nevědomé myšlenky na smrt. Vědomá aktivace myšlenek na smrt vyvolává 

racionálně působící strategie vyrovnání se s úzkostí ze smrti. Ty mohou vést mimo 

jiné k vyšší motivaci ke zdravějšímu chování. Vědomé myšlenky na smrt mohou 

dále spustit proces úmyslného přehodnocení osobních cílů, ať už trivializací 

nerelevantních cílů nebo investicí do cílů, které jsou vnímány jako smysluplné. 

I poté, co se myšlenky související se smrtí stávají nevědomými, zůstávají vysoce 

dostupné, což může spouštět druhý způsob zpracování. Nevědomé, ale dostupné 

myšlenky na smrtelnost spouštějí kulturně orientované reakce, jako je posilování 

sebeúcty, upevňování hodnot a vztahů či rozvoj prosociálních postojů. U kognitivně 

flexibilních jedinců mohou navíc podporovat tvořivost a osobní růst. Tento model 

ukazuje, že vědomá i nevědomá aktivace myšlenek na smrt může vést nejen 

k obranným, ale i pozitivním reakcím. 

V této kapitole se budu opírat právě o tuto kategorizaci pozitivních aspektů 

uvědomování si vlastní smrtelnosti, navrženou Vailem a jeho kolegy (2012). Protože 

je však postavena především na výzkumech souvisejících s TMT a z ní vycházejících 

intervencí, pokusím se ji doplnit o co nejaktuálnější zjištění z novějších výzkumů. 

Mnohé z nich jsou zaměřeny na důsledky různých způsobů konfrontace s vlastní 

smrtelností, popsaných v kapitole 3. V podkapitole 4.5 se budu věnovat takovým 

pozitivním aspektům, jež nejsou v modelu Vaila a kolegů (2012) původně zahrnuty. 

4.1 Podpora fyzického zdraví 

Mnohé okolnosti, které souvisejí se zdravím, v nás mohou vyvolávat vědomé 

myšlenky na smrt. Na jednu stranu můžeme takovéto myšlenky na smrt potlačovat 

a také popírat naši zranitelnost vůči faktorům, které ohrožují naše fyzické zdraví 

(Goldenberg & Arndt, 2008). Výzkumy ukazují, že připomínky smrtelnosti mohou 

podporovat „nezdravé“ chování, je-li zdrojem sebehodnocení například atraktivní 

vzhled (Routledge, Arndt & Goldenberg, 2004). Na druhou stranu mnohé výzkumy 



45 
 

ukazují, že vědomí vlastní smrtelnosti může podporovat zdraví prospěšné chování, 

pokud jsou dostupné adekvátní copingové strategie, jedinec vnímá jejich účinnost 

a jeho sebeúcta je podmíněna udržováním dobrého zdraví. Ze starších výzkumů 

v kontextu TMT vyplývá, že myšlenky na smrt tak mohou například posílit záměr 

být fyzicky aktivní (Arndt, Schimel & Goldenberg, 2003), snížit intenzitu kouření 

u kuřáků s nízkou mírou cravingu (Arndt et al., 2013) či třeba zvýšit používání 

opalovacích krémů (Routledge, Arndt & Goldenberg, 2004). Dále může vědomí 

vlastní smrtelnosti posilovat ochotu podstoupit opatření k prevenci rakoviny 

(Cooper, Goldenberg & Arndt, 2010), a to zejména u osob, které věří, že jejich činy 

mohou pozitivně ovlivnit jejich zdraví (Arndt, Routledge & Goldenberg, 2006). 

Obecně tedy může vědomí vlastní smrtelnosti motivovat jedince k takovému 

chování, které podporuje jeho fyzické zdraví a pomáhá mu předcházet zdravotním 

rizikům. Dle některých autorů (Jackson & Aiken, 2006) mohou být také určité formy 

připomínek smrtelnosti potenciálně účinným doplňkem zdravotních intervencí, 

zaměřených na posilování sebeúcty jednotlivce. 

V jednom z poměrně nedávných výzkumů se Allevová spolu s kolegy (2020) 

zaměřila na potenciální pozitivní vliv reflektování vlastní smrtelnosti na zlepšení 

vnímání vlastního těla u žen (N = 158). Jak autoři popisují, negativní vnímání 

vlastního těla může mít negativní dopad na mnohé oblasti života žen, od fyzického 

a psychického zdraví, přes vztahy, až po jejich vzdělávání a kariéru. Účastnice byly 

rozděleny do dvou experimentálních a jedné kontrolní skupiny. Ženy v první 

experimentální skupině reflektovaly svou vlastní smrtelnost, druhá experimentální 

skupina simulovala intervenci mortality salience. Výsledky poukázaly na vyšší 

spokojenost s tělesnou hmotností u žen v experimentálních skupinách, ve srovnání 

s ženami v kontrolní skupině. U žen s vyšší orientací na krásu byla zaznamenána 

o to větší spokojenost s tvarem těla u účastnic v první experimentální skupině, 

v porovnání s druhou experimentální skupinou. Reflexe smrtelnosti má dle autorů 

potenciál ženy povzbudit k tomu, aby se v dané chvíli cítily spokojenější se svým 

tělem, bez ohledu na to, zda má takovou váhu či tvar, jaký by si ideálně přály. 

Mezi novější výzkumy, které se zabývají pozitivními důsledky uvědomování 

si smrtelnosti na zdraví účastníků, patří i studie Khooa a Ohové (2023). Autoři 

zkoumali, zda intervence v podobě reflektování vlastní smrtelnosti může zvýšit 



46 
 

účinnost protikuřáckých osvětových sdělení v porovnání s tradičním přístupem 

v podobě mortality salience. Hlavním předpokladem bylo, že death reflection, které 

vychází z výzkumů posttraumatického růstu a vede účastníky ke konkrétní 

představě vlastní smrti, může zvýšit otevřenost k pozitivní změně a posílit záměr 

přestat kouřit. V online experimentu byli účastníci (N = 92), aktivní kuřáci, náhodně 

rozděleni do tří skupin (death reflection, mortality salience, kontrolní skupina). 

Výsledky ukázaly, že reflektování vlastní smrtelnosti významně posílilo pocit 

posttraumatického růstu, což následně zvýšilo identifikaci s hlavní postavou 

osvětového sdělení a vedlo k silnějšímu záměru přestat kouřit. V porovnání s tím 

mortality salience neprokázala žádný efekt. Hlubší reflexe vlastní smrtelnosti se dle 

autorů v porovnání s tradičním přístupem TMT založeném na strachu ukazuje být 

přesvědčivější, jelikož posiluje smysluplnost a sebereflexi místo obranných reakcí. 

4.2 Přehodnocení životních cílů 

Vědomé myšlenky na smrt mohou napomoci také přehodnocení životních 

cílů a hodnot. Teoretický rámec pro tuto oblast výzkumu poskytuje teorie sebeurčení 

(Ryan & Deci, 2017). Tato teorie rozlišuje vnitřními a vnějšími hodnotami. Vnitřní, 

intrinsické hodnoty, zahrnují důraz na osobní růst, pěstování mezilidských vztahů 

a péči o vlastní komunitu. Vnější, extrinsické hodnoty, v západní kultuře obvykle 

zahrnují důraz na slávu, bohatství nebo fyzickou přitažlivost (Kasser & Ryan, 1993; 

Kasser & Ryan, 1996). Zatímco TMT a z ní vycházející výzkumy (Arndt et al., 2004) 

předpokládají, že strach ze smrti vede k posilování vnějších hodnot, novější studie 

ukazují, že hlubší reflexe vlastní smrtelnosti může mít opačný efekt (Kasser, 2016). 

Vědomí smrtelnosti nás může motivovat ke zpochybňování extrinsických cílů, 

zaměřených na kulturně definovaný úspěch, a orientaci na smysluplnější a osobně 

hodnotnější intrinsické cíle (Brandtstädter et al., 2010; Vail et al., 2012).  

Lykinsová s kolegy (2007) se zaměřila právě na to, zda každodenní vědomé 

připomínání si vlastní smrtelnosti povede k vyšší orientaci na intrinsické hodnoty 

na úkor těch extrinsických. Účastníci (N = 103) byli náhodně rozděleni do tří skupin, 

s death reflection intervencí, mortality salience intervencí a do kontrolní skupiny. 

Následně po dobu šesti dnů prováděli úkoly spojené s danou intervencí. Vnímaná 

důležitost různých životních cílů byla posuzována pomocí Life Goals Inventory. 



47 
 

Důležitým zjištěním bylo, že u účastníků, kteří byli již na začátku výzkumu více 

zaměřeni na vnitřní cíle, reflektování vlastní smrtelnosti k utvrzení této orientace. 

Stejně tak u jedinců, kteří byli v začátku výzkumu více zaměřeni na vnější cíle, vedla 

tato intervence k utvrzení dané orientace.  

Relativně podobný výsledek přinesla i studie Vaila a jeho kolegů (2019), která 

zkoumala, jaký vliv má uvědomění si vlastní smrtelnosti na spokojenost se životem 

v závislosti na orientace na životní cíle. Ve dvou experimentech (N = 263, N = 389) 

účastníci nejdříve vyplnili Aspirations Index, sloužící k určení relativní orientace 

na intrinsické či extrinsické cíle. Poté byli vystaveni intervenci v podobě mortality 

salience či kontrolnímu podnětu. Následně hodnotili svou životní spokojenost. 

Výsledky ukázaly, že u více extrinsicky orientovaných jedinců uvědomění si vlastní 

smrtelnosti vedlo ke snížení spokojenosti se životem, zatímco u spíše intrinsicky 

orientovaných jedinců vedlo k jejímu zvýšení. Autoři tak zdůrazňují, že vědomí 

vlastní smrtelnosti může působit buď jako zdroj ohrožení či jako podnět k hlubšímu 

ocenění života, a to v závislosti na intrinsické či extrinsické orientaci jedince. 

Výsledky výše zmíněných studií jsou v rozporu se studií Cozzolina a jeho 

kolegů (2004), na kterou navazovaly. Tito autoři mimo jiné zjistili, že reflexe vlastní 

smrtelnosti vedla u účastníků orientovaných na vnější hodnoty k posunu směrem 

k intrinsické orientaci. Na podobný efekt, tedy zesílení orientace na vnitřní hodnoty 

a zeslabení orientace na vnější hodnoty v důsledku death reflection, poukázaly 

i výsledky studie Prenticeho, Kassera a Sheldona (2017). Tento efekt se však projevil 

pouze u jedinců s vyšší mírou osobnostního rysu otevřenost zkušenosti. 

Novější studie Lekesové a kolegů (2022) se zaměřila na vliv death education 

nejen na hodnotovou orientaci studentů, ale i jejich postoje ke smrti a prožívanou 

duševní pohodu. Účastníky (N = 150) byli vysokoškolští studenti navštěvující buď 

kurz vzdělávání o smrti či jiný, se smrtí nesouvisející kurz. Všichni účastníci vyplnili 

dotazníky měřící výše zmíněné aspekty, a to na začátku a konci semestru. K měření 

orientace na vnitřní či vnější životní cíle byla použita zkrácená verze Aspiration 

Index. Z výsledků výzkumu mimo jiné vyplynulo, že vzdělávání o smrti vedlo 

účastníky k tomu, aby kladli větší důraz na intrinsické hodnoty, jako je zaměření 

na vztahy s blízkými, osobní růst a pomoc druhým.   



48 
 

Podobně v již zmíněném kvalitativním výzkumu Seifuové a jejich kolegů 

(2022) účastníci popisovali, že uvědomování si vlastní smrtelnosti jim mimo jiné 

napomáhá v přehodnocování jejich životních hodnot. Jak uváděla jedna z účastnic: 

„nutí nás více si uvědomovat každodenní život, co je skutečně důležité. Nutí nás přehodnotit 

celou tu honbu za úspěchem a co to doopravdy úspěch vlastně je.“ (Seifu et al., 2022, s. 61). 

4.3 Prosociální postoje a chování 

Jak již bylo zmíněno v podkapitole 2.1, jedním z klíčových předpokladů TMT 

je, že připomínky smrtelnosti aktivují potřebu posilovat sebeúctu prostřednictvím 

dodržování internalizovaných kulturních standardů hodnoty, které tvoří základ 

jejich sebehodnocení nebo světonázoru (Gailliot et al., 2008; Jonas et al., 2008). 

Uvědomování si smrtelnosti tedy samo o sobě neurčuje směr lidského jednání. 

Klíčovým faktorem je v tomto kontextu souhrn přesvědčení a hodnot jedince, který 

vytváří rámec pro úsilí o zvyšování sebeúcty (Crocker & Wolfe, 2001). Z výzkumů 

vycházejících z TMT vyplývá, že mnoho forem posilování světonázoru může mít 

společensky škodlivé důsledky, mezi něž patří například intolerance, předsudky, 

chamtivost či agrese (Kasser & Sheldon, 2000; Bushman et al., 2007). Pokud jsou 

však významným aspektem světonázoru jedince naopak prosociální hodnoty, jako 

je tolerance, empatie či soucit, mohou reakce na uvědomování si smrtelnosti vést 

k potenciálně pozitivním důsledkům (Vail et al., 2012).  

Výsledky mnoha výzkumů, ve kterých byly respondentům různou formou 

připomenuty hodnoty tolerance a rovnosti, ukázaly, že uvědomění si smrtelnosti 

mělo za následek snížení předsudků či posílení pozitivního postoje vůči menšinám 

(Gailliot et al., 2008). V podobném duchu, tedy pokud jsou zdůrazněny kulturní 

hodnoty týkající se pomoci druhým (Gailliot et al., 2008; Jonas et al., 2008), soucitu 

(Vail et al., 2009), pacifismu (Jonas et al., 2008) či ochrany životního prostředí 

(Fritsche et al., 2010), mohou u účastníků připomínky smrti podpořit jejich úsilí 

o dodržování těchto kulturních norem.  

Na tyto poznatky navázala i studie Zaleskiewicze, Gasirowské a Kesebira 

(2015), jejíž výsledky ukázaly, že konfrontace s vlastní smrtelností může vést také 

ke zvýšenému prosociálnímu chování. Účastníci, kterým byla připomenuta jejich 



49 
 

smrtelnost, projevovali větší štědrost a zároveň pociťovali hlubší subjektivní 

uspokojení ze svého jednání. Prosociální chování tak dle autorů může sloužit jako 

určitý adaptivní mechanismus, který napomáhá snižovat úzkost z vědomí vlastní 

konečnosti a posiluje pocit smyslu a propojení s ostatními. Autoři poslední výše 

zmíněné studie navázali na předchozích výzkum, který ukázal, že vědomí vlastní 

smrtelnosti vede k nárustu prosociálního chování a vstřícnějšímu postoji k charitě 

(Joireman & Duell, 2005; Joireman & Duell, 2007). Tento jev, výzkumníky nazvaný 

„Scrooge efekt“, odkazuje na hlavní postavu novely Charlese Dickense, Vánoční 

koleda, která se po hluboké konfrontaci s vlastní smrtelností promění z chamtivého 

a zatrpklého v laskavého a štědrého (Jonas et al., 2002). 

Poměrně nedávná studie Thielemanové a Cacciatorové (2019) zkoumala vliv 

vzdělávání o smrti na empatii a všímavost u studentů magisterského programu 

sociální práce (N = 111). Studenti absolvovali intenzivní kurz zaměřený na téma 

smrti a zármutku, který zahrnoval zážitkovou výuku, reflektivní psaní, diskuze 

či cvičení zaměřené na všímavost. Empatie byla měřena pomocí Empathy Assessment 

Index a všímavost pomocí Five Facet Mindfulness Questionnaire. Výsledky mimo jiné 

poukázaly na statisticky významné zvýšení celkové empatie a zlepšení čtyř z pěti 

dimenzí všímavosti. Kvalitativní data z otevřených odpovědí odhalila tři hlavní 

témata: zvýšení uvědomění, prohloubení pocitu propojení s druhými lidmi a profesní 

připravenost na práci s truchlícími klienty. Výsledky dle autorů ukazují, že vzdělávání 

o smrti může významně posílit osobní i profesní rozvoj studentů a rozvíjet jejich 

schopnost všímavosti, empatie a zvládání náročných témat v jejich budoucí profesi. 

Jak uvedl jeden z účastníků: „Tento kurz mi umožnil pochopit skutečný význam empatie 

a soucitu.“ (Thieleman & Cacciatore, 2019, s. 479). Zjištění výzkumu se shodují 

s výsledky podobného výzkumu Cacciatorové a jejich kolegů (2015). 

Ucelený pohled na to, jak uvědomování si vlastní smrtelnosti podporuje 

prosociální chování, nabízí velmi aktuální přehledová studie Changové, Wangové 

a Zhonga (2025). Autoři provedli narativní literární rešerši v databázích PubMed, 

Web of Science a ScienceDirect, kde vyhledávali anglicky psané studie kombinující 

klíčová slova „death reflection“, „prosocial behavior“ a „post-traumatic growth“. 

Na základě analýzy 45 relevantních výzkumů vysvětlují, že death reflection může 

vést prostřednictvím mechanismů, které jsou popsané v modelu posttraumatického 



50 
 

růstu (PTG), ke kognitivní restrukturalizaci a emočnímu růstu. Tento proces dle 

autorů celkově mění tři klíčové oblasti: vnímání sebe sama, mezilidské vztahy a životní 

filozofii. Takovéto změny následně zvyšují tendenci k prosociálnímu jednání, jako je 

dobrovolnictví, dary na charitu nebo pomoc druhým. Autoři také uvádí, že daný 

proces může fungovat jako adaptivní copingový mechanismus v obdobích krize, 

jako jsou různé přírodní katastrofy či nedávna pandemie Covid-19. 

4.4 Vztahy a sociální vazby 

Již od raného dětství slouží vztahy s primárními pečovateli jako symbolické 

zdroje bezpečí, které chrání jedince před existenční úzkostí (Bowlby, 2010). Tyto 

vazby v podobě pociťovaného existenčního bezpečí přetrvávají až do dospělosti 

a rozrůstají se o další mezilidské vztahy (Mikulincer et al., 2003). Vztahy s druhými 

lidmi tak představují důležitý prostředek ke zvládání úzkosti ze smrti (Hart, Shaver 

& Goldenberg, 2005; Mikulincer & Florian, 2000; Weise et al., 2008). Uvědomování 

si vlastní smrtelnosti může přispívat ke vzniku a kultivaci romantických vztahů 

(Hirschberger, Florian & Mikulincer, 2003) a také zvyšovat oddanost k partnerovi 

(Florian, Mikulincer & Hirschberger, 2002). Stejně tak má vědomí smrti vliv i na náš 

rodinný život. Připomínky smrtelnosti v nás mohou zvyšovat touhu mít děti, 

jakožto zajištění „symbolické nesmrtelnosti“ (Fritsche et al., 2007; Zhou et al., 2008). 

V širším souvislosti může mít uvědomování si smrtelnosti také pozitivní 

dopad na komunitní úrovni. Příkladem může být podpora ostatních členů vlastní 

sociální skupiny či zvýšená ochota přispět na charitu, věnující se vlastní komunitě 

(Hirschberger, Ein-Dor & Almakias, 2008). Na jednu stranu výsledky mnoha studií 

v kontextu TMT naznačují, že posílený pocit sounáležitosti může vést k odmítání 

osob, kteří nejsou členy dané skupiny (Pyszczynski et al., 2006). Na druhou stranu, 

poměrně nedávný výzkum Motyla a kolegů (2011) ukazuje, že při připomenutí 

hodnoty lidskosti, osobnějším kontaktu s členem jiné skupiny či pociťované sdílené 

hrozbě (například klimatické změně), může vědomí smrti posílit procesy směřující 

k toleranci, spolupráci a mírovému soužití. 

V již zmiňované studii Seifuové a kolegů (2022) někteří účastníci uváděli své 

přesvědčení, že plnější uvědomování si pomíjivosti a konečnosti života dává mimo 



51 
 

jiné hlubší význam i jejich vztahům. Pro mnohé z nich tak vědomí smrtelnosti slouží 

jako katalyzátor pro větší intimitu s jejich blízkými a otevřenější vyjadřování citů. 

Jak uváděla jedna z účastnic: „Mám pocit, že by lidé měli vědět, kdy jsou milováni… když 

mají na váš život pozitivní dopad, měli by to vědět. A mám pocit, že není dost času to všem 

říct“ (Seifu et al., 2022, s. 61). Důležitost vztahů v souvislosti s vědomím vlastní 

smrtelnosti uváděli i někteří z účastníků studie Paynové a kolegů (2022, s. 102), 

která byla zaměřena na zhodnocení účinků jedné z možných aktivit v kontextu 

vzdělávání o smrti: „Jedna z věcí, která pro mě hodně znamená, je rodina… doufám, 

že si mě budou pamatovat jako skvělou manželku a matku, která tu vždycky byla pro svého 

manžela a děti, a vždycky se snažila dělat to, co je pro ně nejlepší.“ Podobně se vyjadřovala 

i další z účastnic: „Také chci, aby na mě bylo vzpomínáno jako na štědrou a soucitnou 

přítelkyni… která vždy byla ochotná udělat maximum pro ty, které milovala a na kterých jí 

hluboce záleželo.“ (Payne et al., 2022, s. 102). 

4.5 Další potenciální benefity 

Mezi další z potenciálních benefitů, který se dle výzkumu s uvědomováním 

si vlastní smrtelnosti pojí, patří i prohloubená vděčnost a ocenění života. Na tento 

aspekt se zaměřila například i studie Friasové a kolegů (2011). Tito autoři navázali 

na výzkum o posttraumatickém růstu a pozitivních důsledcích vědomí vlastní 

smrtelnosti. Účastníci výzkumu, vysokoškolští studenti (N = 113), byli náhodně 

rozděleni do tří skupin: se standardní manipulací mortality salience, se specifickou 

manipulací death reflection a kontrolní. Účastníci před a po manipulaci vyplnili 

dotazník měřící emoční stav, Positive and Negative Affectivity Scales (PANAS), 

a dotazník měřící vděčnost. Výsledky ukázaly, že nejvýraznější nárust vděčnosti 

se objevil ve skupině s death reflection manipulací, zatímco mortality salience měla 

mírný účinek a kontrolní skupina žádný. Efekt se neprojevil u obecného pozitivního 

afektu, což naznačuje, že zvýšení vděčnosti bylo důsledkem konfrontace s vlastní 

smrtelností, nikoliv jen zlepšené nálady. Jak uvádí autoři, uvědomění si konečnosti 

života souvisí s jeho vnímáním jako omezeného zdroje. Tento mechanismus přímo 

souvisí s principem time scarcity, popisovaným v podkapitole 2.5. Autoři se zamýšlí 

také nad tím, jaký dopad by mohlo mít dlouhodobé reflektování vlastní smrtelnosti 

a zda jsou pozitivní účinky udržitelné. Podobně ve studii Testoniové a jejich kolegů 



52 
 

(2021b), zaměřené na zhodnocení účinků death education u adolescentů, mnozí 

z účastníků uváděli následnou vděčnost a také ocenění života. Jak zhodnotila jedna 

participantka: „Tento kurz mi dal schopnost pochopit, jak důležité je prožít každý okamžik 

co nejlépe a na maximum svých možností.“ (Testoni et al., 2021b, s. 4). Na větší ocenění 

života jakožto jednoho z pozitivních důsledku hlubší reflexe vlastní smrtelnosti 

upozorňují v jejich studii například i Dasová, Fransenová a Oliverová (2024).  

S vnímáním života jakožto omezeného zdroje se pojí další pozitivní funkce, 

a to zvýšená motivace k dosahování cílů. Mezi jeden z mála českých výzkumů, 

který se zabývá uvědomováním si vlastní smrtelnosti, v tomto konkrétním případě 

jeho motivačním aspektem, patří magisterská diplomová práce Brutvanové (2014). 

Ta zkoumala, zda uvědomění si vlastní konečnosti může zvýšit motivaci jedince 

ke změně v dosahování osobních cílů. Výzkumná část byla uskutečněna formou 

experimentu s vysokoškolskými studenty oboru psychologie (N = 25). Ti si zvolili 

osobní cíl, jenž chtěli uskutečnit během šesti měsíců. Motivace účastníků ke změně 

byla měřena před a po zásahu pomocí dotazníku University of Rhode Island Change 

Assessment Scale. Experimentální skupina po dobu jednoho týdne denně prováděla 

imaginaci vlastního pohřbu, zatímco kontrolní skupina nebyla s tématem smrti 

konfrontována. Výsledky částečně potvrdily hypotézu, že uvědomění si smrtelnosti 

může zvýšit motivaci ke změně a zároveň snížit úzkost ze smrti. Ukázalo se také, 

že ženy a věřící jedinci vykazovali vyšší úzkost než muži a nevěřící. Závěrem 

autorka konstatuje, že práce s uvědoměním si vlastní smrtelnosti může mít 

pozitivní psychologické dopady a představuje potenciální nástroj osobního rozvoje. 

Podobně shrnul účinky vědomí vlastní smrtelnosti jeden účastník již zmiňovaného 

výzkumu McEwanové, McDermotta a Hefferonové (2022, s. 638): „…funguje jako 

motivace k tomu, aby se čas počítal, abych věděl, že mám na zemi jen jednu šanci.“ 

 Další aspekt, který se nejen jako jeho důsledek pojí s uvědoměním 

si vlastní smrtelnosti, je pociťovaný smysl. Výzkumy také ukazují, že lidé, kteří 

vnímají svůj život jako smysluplný, dokážou při konfrontaci se smrtelností účinněji 

odolávat obvyklé úzkostné reakci na uvědomění si smrti (Routledge & Juhl, 2010). 

Jinými slovy, existenciální smysl nás chrání před existenciální úzkostí. Na opačný 

efekt upozorňovali například mnozí z účastníků studie McEwanové, McDermotta 

a Herfferonové (2022). Ti viděli jeden z pozitivních aspektů uvědomování si vlastní 



53 
 

smrtelnosti v tom, že staví život do perspektivy a podporuje úvahy o smyslu života. 

Jak poznamenala jedna z účastnic: „Pokud nepřemýšlíte o životě a smrti nebo o tom, 

k čemu tohle všechno je… pak o mnoho přicházíte.“ (McEwan, McDermott & Hefferon, 

2022, s. 638). Také výsledky studie Cozzolina, Blackiové a Meyerse (2014) naznačují, 

že hlubší konfrontace s vlastní smrtelností může vést k psychickému růstu a zesílení 

smyslu života. Podobně například Spitzenstätter se Schnellovou (2020) zkoumali, 

jak zvýšené uvědomění si vlastní smrtelnosti ovlivňuje postoje ke smrti a prožívání 

smyslu života. V rámci jejich randomizované kontrolované studie byla intervenční 

skupina (N = 51) vystavena sedmitýdennímu programu zaměřenému na vědomou 

reflexi smrti. Kontrolní skupina (N = 47) pouze vyplňovala dotazníky. Použity byly 

validované škály měřící strach a přijetí vlastní smrti a dimenze smyslu života. 

Výsledky ukázaly, že intervence vedla ke snížení strachu ze smrti a ke zvýšení jeho 

přijetí, ale neovlivnila postoje ke smrti ani prožívaný smysl života. Předpokládaný 

účinek na smysluplnost se mírně projevil jen u nábožensky založených účastníků. 

Autoři uzavírají, že vědomá konfrontace se smrtelností může pozitivně ovlivnit 

vztah k umírání, ale zásadní existenční změny či růst smyslu života se nedostavují 

snadno a závisí na osobních a spirituálních faktorech.  

Často zmiňovaným pozitivním důsledkem, který se pojí s hlubším vědomím 

vlastní smrtelnosti, je i zvýšená všímavost. Výsledky některých výzkumů, které 

naznačují tuto souvislost, jsem již zmiňoval v kapitole 4.3 (Cacciatore et al., 2015; 

Thieleman & Cacciatore, 2019). Zajímavé zjištění přinesla i studie Taylora (2016). 

Ten zkoumal, jak intenzivní setkání se smrtí, například při vážné nemoci, úrazu 

nebo ztrátě blízkého, mohou vyvolat spontánní všímavost spolu s hlubokou osobní 

transformací. Autor metodologicky vycházel z kvalitativní fenomenologické studie 

osob (N = 32), které po obdobích těžkého utrpení zažily trvalou pozitivní proměnu. 

Analýza ukázala, že tato „intenzivní setkání se smrtelností“ vedly k zintenzivnění 

vnímání, většímu prožívání přítomnosti, hlubšímu propojení s lidmi a přírodou 

a autentickým vztahům. Jak Taylor uvádí, tento stav se pojí s přesměrováním 

pozornosti od minulosti a budoucnosti k přítomnému okamžiku a poklesem 

„mentálního šumu“. V neposlední řadě autor zmiňuje, že vědomé rozjímání o smrti 

může vyvolat obdobně prospěšné účinky bez nutnosti skutečného ohrožení života. 



54 
 

Opačnému vztahu, tedy vlivu meditace a mindfulness na snížení strachu ze smrti, 

se věnoval například Anãlayo spolu s kolegy (2022). 

Pro zajímavost krátce zmíním také Death Reflection Scale (dále DRS), což je 

spolehlivý nástroj k přesnějšímu měření pozitivních důsledků reflektování vlastní 

smrtelnosti i postojů ke smrtelnosti, navržený Yuanem a kolegy (2018). Důvodem, 

proč tuto škálu zmiňuji, je pět unikátních dimenzí, do kterých je rozdělena, a které 

vymezují hlavní pozitivní důsledky reflektování vlastní smrtelnosti. První dimenzí 

je motivace k pomoci, která se týká projevů laskavosti a prosociálního chování. Další 

dimenzí je motivace k životu, která měří tendenci stanovovat si životní cíle či vnímat 

smrtelnost jako motivátor. Třetí dimenze, dívání se na život v perspektivě, hodnotí 

důsledky v podobě určitého nadhledu a tolerance. Předposlední dimenze, zanechání 

osobního odkazu, měří úvahy o vlastní odkazu. Poslední dimenzí je spojení s ostatními, 

která hodnotí touhu trávit čas s blízkými lidmi a otevřeněji k nim vyjadřovat city 

(Varthini & Rathnasabapathy, 2024). Tyto jednotlivé dimenze přehledně shrnují 

většinu z již výše zmíněných pozitivních důsledků uvědomování si smrtelnosti. 

V předchozích kapitolách jsem již přiblížil mnoho dalších studií, zaměřených 

na potenciální pozitivní aspekty uvědomování si vlastní konečnosti (Cox et al., 2021; 

Hammer & Gordon, 2023; Testoni et al., 2020b; Testoni et al., 2019; Yuan et al., 2018), 

proto zde nebudu již jejich výsledky a zjištění opakovat. Myslím si, že toto téma má 

i nadále velký výzkumný potenciál a že v následujících letech bude přibývat mnoho 

dalších, velmi podnětných studií. Věřím také, že výzkumná část této magisterské 

diplomové práce, která bude popsána v dalších kapitolách, může představovat sice 

nevelký, ale významný příspěvek k hlubšímu porozumění této problematiky. 



55 
 

 
 
 
 
 
 
 

VÝZKUMNÁ ČÁST 



56 
 

5 VÝZKUMNÝ PROBLÉM, CÍL A OTÁZKY 

5.1 Výzkumný problém 

Podle Miovského (2006) je formulace výzkumného problému klíčovým 

krokem, na němž závisí další části práce, neboť právě on určuje směr a zaměření 

celé studie. Strauss s Corbinovou (1999) rozlišují tři hlavní zdroje výzkumných 

problémů. Jedná se o osobní či profesní zkušenost výzkumníka, inspiraci odbornou 

literaturou a poznatky z již realizovaných studií na obdobné téma. Miovský (tamtéž) dále 

zdůrazňuje význam alespoň základní orientace výzkumníka v dané problematice, 

což umožňuje přesnější a srozumitelnější formulaci výzkumného problému a z něj 

vyplývajících výzkumných otázek.  

Otázkou, jaké jsou potenciální pozitivní či negativní důsledky uvědomování 

si smrtelnosti, se zabývalo již více autorů (Fitzpatrick, 2024; Hammer & Gordon, 

2023; Kukla et al., 2022; Lekes et al., 2022; McEwan, McDermott & Hefferon, 2022; 

Thieleman & Cacciatore, 2019; Vail et al., 2012; a mnozí další). Navzdory zmíněným 

výzkumům však i nadále zůstává tato problematika nedostatečně prozkoumanou. 

Jak upozorňují McEwanová, McDermott a Hefferonová (tamtéž), chybí především 

kvalitativní výzkum zaměřený na subjektivní zkušenost jednotlivců uvědomujících 

si cíleně vlastní smrtelnost v jejich každodenních životech, včetně jimi prožívaných 

emocí, nově získaných vhledů a integrací těchto prožitků do běžného života. 

Podobně Lekesová s kolegy (tamtéž) vyzdvihují význam dalšího výzkumu, který 

by byl zaměřen na zkoumání proměnných ovlivňujících vztah mezi hlubší reflexí 

smrtelnosti a důsledky, které se s ní pojí. Dále tito autoři, podobně jako například 

Thielemanová spolu s Cacciatorovou (tamtéž), upozorňují na význam zkoumání 

dlouhodobých účinků uvědomování si smrtelnosti, a to nejen v profesním kontextu.  

Určitou inspirací pro mě byla i osobní zkušenost s různými aktivitami, které 

mě vedly k hlubšímu uvědomování si smrtelnosti. Jednalo se zejména o koordinaci 

komunitních hraní již zmíněné hry Řekni mi či absolvování vysokoškolského kurzu 

Psychologické aspekty paliativní péče. Důležitými zkušenostmi byly také bližší setkání 

s vážnými nemocemi v blízké rodině a veskrze pozitivní změny, které následovaly. 



57 
 

5.2 Výzkumný cíl a výzkumné otázky 

Po určení výzkumného problému je dalším krokem stanovení hlavního cíle 

výzkumu. Jak uvádí Miovský (2006, s. 123), jedná se o „popis hlavního výzkumného 

problému, kterým se chceme zabývat.“ Cílem výzkumu této magisterské diplomové 

práce je vytvořit teoretický model procesu, prostřednictvím kterého si jedinci 

uvědomují smrtelnost a popsat, jaké důsledky se s tímto uvědomováním pojí. 

Po stanovení výzkumného problému a cíle výzkumu následovala formulace 

výzkumných otázek, které slouží k upřesnění zaměření výzkumu a k vymezení jeho 

hranic (Řiháček et al., 2013). Výzkumné otázky byly stanoveny následovně: 

A. Jakým způsobem si jedinci uvědomují smrtelnost? 

B. Jaké faktory se s uvědomováním si smrtelnosti pojí? 

C. Jaké jsou důsledky uvědomování si smrtelnosti? 



58 
 

6 METODOLOGIE VÝZKUMU 

V této kapitole čtenáři podrobněji přiblížím průběh realizace výzkumné části 

své magisterské diplomové práce. Nejprve se zaměřím na použitý metodologický 

přístup a typ výzkumu, což umožní čtenáři lépe proniknout do problematiky tohoto 

výzkumu a porozumět jeho výsledkům. Následně představím výzkumný soubor, 

jeho charakteristiky a způsob výběru účastníků, stejně jako použitou metodu sběru 

dat. Samostatná část bude věnována etickým aspektům výzkumu. Kapitolu uzavřu 

popisem metody zpracování a analýzy získaných dat.  

6.1 Metodologický přístup a typ výzkumu 

Výzkum této magisterské diplomové práce byl realizován za využití 

kvalitativního přístupu a z něj vycházejících metod. Vzhledem k tomu, že téma 

smrtelnosti a smrti obecně může být pro mnohé citlivé a emočně náročné, zvolil 

jsem právě tento přístup, který umožňuje vytvořit pro účastníky výzkumu důvěrně 

a bezpečné prostředí. Kvalitativní přístup také výzkumníkovi umožňuje hlouběji 

proniknout do zkoumané problematiky a porozumět podstatě jevů v dosud nepříliš 

probádaných oblastech, nebo naopak získat nový pohled na již známé skutečnosti 

(Strauss & Corbinová, 1999). Dále se vyznačuje využíváním principů „jedinečnosti, 

neopakovatelnosti, kontextuálnosti, procesuálnosti a dynamiky“ (Miovský, 2006, s. 18) 

a v neposlední řadě i zohledňováním reflexivity výzkumníka.  

Za typ kvalitativního výzkumu této magisterské diplomové práce jsem zvolil 

tzv. případovou studii (Hendl, 2005), respektive vícepřípadovou studii. Dle Hendla 

(tamtéž, s. 104) se jedná o „detailní studium jednoho případu nebo několika málo případů“, 

přičemž případ je v tomto kontextu jasně vymezený a představuje ústřední objekt 

výzkumného zájmu (Miovský, tamtéž). Může jím být zejména osoba, skupina osob 

či organizace. Můj výzkum se soustředí na jedince, kteří si uvědomují vlastní 

smrtelnost. Protože do něj bylo zahrnuto 6 jedinců, jedná se o vícepřípadovou studii. 



59 
 

6.2 Výzkumný soubor 

Do výzkumného souboru bylo vybráno celkem 6 participantů. Podmínkou 

pro zařazení do výzkumu byl věk nad 18 let, spolehlivý přístup k internetu spolu 

s možností důvěrného prostoru během výzkumného rozhovoru a především také 

aktuální zkušenost se zamýšlením se nad smrtelností. Za takovouto zkušenost byla 

považována konfrontace se smrtelností prostřednictvím psaní, meditace, duchovní 

praxe, umění, přímé profesní zkušenosti, hlubšího přemýšlení či čehokoliv jiného, 

co takovéto uvědomění podpořilo. Častost či intenzita těchto zážitků uvědomění 

nebyla zásadní podmínkou. Podobně i náboženské přesvědčení a vzdělání nehrálo 

při výběru participantů zásadní roli. Tyto informace však byly blíže prozkoumány 

v kontextu úvodních, demografických otázek v samotném rozhovoru. V neposlední 

řadě byla určitým předpokladem pro zapojení do výzkumu i ochota jedince na dané 

téma vést výzkumný rozhovor. Pro větší přehlednost přikládám tabulku účastníků 

i s jejich základními charakteristikami (viz Tabulka č. 1). 

 VĚK POHLAVÍ VZDĚLÁNÍ RODINNÝ 
STAV 

NÁBOŽENSKÉ 
PŘESVĚDČENÍ 

Účastník č. 1 36 muž vysokoškolské 
magisterské ženatý bez n. přesvědčení 

Účastník č. 2 24 žena vysokoškolské 
magisterské svobodná římskokatolické 

Účastník č. 3 28 muž středoškolské zasnoubený animistické 

Účastník č. 4 54 žena vysokoškolské 
bakalářské v partnerství bez n. přesvědčení 

Účastník č. 5 37 žena vysokoškolské 
bakalářské svobodná bez n. přesvědčení 

Účastník č. 6 47 muž vysokoškolské 
magisterské svobodný římskokatolické 

Tabulka č. 1: Přehled a charakteristika participantů 

Participanti byli vybráni na základě metody samovýběru a metody prostého 

záměrného výběru. Obě metody řadí Miovský (2006) mezi nepravděpodobnostní 

metody výběru participantů a také je označuje za jedny z nejvíce používaných 

v souvislosti s kvalitativním výzkumem. Metoda samovýběru je dle Miovského 



60 
 

(2006, s. 133) „založena na principu dobrovolnosti, respektive aktivního projevení zájmu 

zapojit se do výzkumné studie“ a „jedná se o situaci, kdy více potenciálním účastníkům 

výzkumu nabízíme možnost se do výzkumu zapojit.“ V kontextu této studie se jednalo 

o odpověď na inzerát, který byl umístěn v různých skupinách na sociální síti 

Facebook. Principem metody prostého záměrného výběru je pak výběr participantů 

na základě předem stanovených kritérií. Kritéria mého výzkumu jsem již zmiňoval 

v odstavci výše. Pro potenciální účastníky jsem připravil informativní dopis, který 

obsahoval všechny nezbytné informace o výzkumu i jeho cílech (viz Příloha č. 2). 

Je důležité také zmínit, že participanti byli záměrně vybíráni tak, aby byla 

pokud možno co nejvíce pokryta šíře možných forem konfrontace se smrtelností. 

V této souvislosti byl inzerát umístěn na takové skupiny na sociální síti Facebook, 

které vyhovovaly tomuto požadavku. Jednalo se například o skupiny jednotlivců 

zajímajících se o paliativní a hospicovou péči, již zmiňovaný fenomén Death Cafés 

či stoickou filozofii. Participanti, kteří byli vybráni metodou prostého záměrného 

výběru byli osloveni především na základě jejich profese. Jednalo se tak například 

o hrobníka, římskokatolického kněze či terapeutku poskytující služby pozůstalým.  

Stejně tak byli účastníci do výzkumu záměrně vybráni z věkové kategorie 

18–65 let, protože mladší a středně dospělí lidé vykazují podle studií vyšší míru 

úzkosti ze smrti než například senioři a jsou také častěji orientováni na extrinsické 

hodnoty, které stáří nebo vědomí smrtelnosti zpochybňuje, díky čemuž mohou 

z utváření celistvějšího vztahu ke smrti více těžit (Fitzpatrick, 2024). 

6.3 Metoda získávání dat 

Data pro účel výzkumu byla získána prostřednictvím polostrukturovaných 

rozhovorů, které Miovský (2006) označuje za nejrozšířenější způsob výzkumných 

interview. Vyznačují se kompromisem mezi nadměrnou strukturou a naprostou 

nestrukturovaností a přináší tak určitou flexibilitu, která „dává respondentovi možnost 

volně mluvit o tématu, reflektovat svůj postoj k němu a rozvíjet o něm své myšlenky“ 

(Řiháček et al., 2013, s. 15). Výzkumník se při něm sice drží předem vytvořeného 

schématu a okruhu otázek, ale pořadí otázek je možné přizpůsobovat konkrétnímu 

rozhovoru a podporovat tak jeho plynulost, přesnost i výtěžnost. Výzkumník také 



61 
 

může pokládat účastníkům doplňující otázky a propracovávat tím téma do takové 

hloubky, jaká je žádoucí pro výzkumné cíle a otázky (Miovský, 2006). 

Základní struktura rozhovorů sestávala ze tří hlavních otázek, jež vycházely 

z mnou předem stanovených výzkumných otázek. Na hlavní otázky navazovaly 

doplňující podotázky, které rozšiřovaly konkrétní tematické okruhy. Osnova těchto 

výzkumných rozhovorů je umístěna v Příloze č. 4 a ukázka přepisu jednoho 

z rozhovorů pak v Příloze č. 5, k čemuž jsem dostal od Účastníka č. 6 ústní souhlas. 

Před realizací samotného sběru dat jsem provedl pilotní studii navrženého 

rozhovoru, abych prověřil vhodnost metody zvolené pro zachycení výzkumného 

záměru (Miovský, tamtéž). Pilotní studie proběhla na konci srpna 2025 a na jejím 

základě jsem především poupravil formulaci a také pořadí několika doplňujících 

podotázek. Protože se upravená osnova výzkumného souboru významně nelišila 

od té původní, byl participant z pilotní studie zařazen do navazující analýzy dat. 

Samotný sběr dat byl uskutečněn v září až říjnu 2025. Ve všech případech byl 

výzkumný rozhovor realizován online pomocí platformy Google Meet. Ze strany 

participantů byl vždy zajištěn klid i bezpečné prostředí pro sdílení. Před začátkem 

samotného výzkumného rozhovoru byli všichni účastníci seznámeni s důležitými 

informacemi o průběhu výzkumu, které zmiňuji v podkapitole 6.4. Data v podobě 

audio záznamu z těchto rozhovorů byla souběžně fixována na dva diktafony. K této 

formě fixování výzkumných dat mi byl participanty poskytnut ústní informovaný 

souhlas. Délka výzkumných interview se pohybovala mezi 35 až 60 minutami.  

6.4 Etika výzkumu 

Miovský (tamtéž) zdůrazňuje, že etické normy psychologických výzkumů 

zahrnují tři klíčové roviny, které je nutno dodržet. Jedná se o ochranu jednotlivých 

účastníků, ochranu samotného výzkumníka a kontrolu možného vzájemného vlivu 

výzkumníka a výzkumného pole. Při projevení zájmu o účast ve výzkumné studii 

bylo potenciálním účastníkům poskytnut informativní dopis (viz Příloha č. 2), který 

objasňoval výzkumný problém, hlavní cíle i plánovaný průběh výzkumu. Realizace 

výzkumných rozhovorů proběhla online a účastníci tak mohli být v prostředí, které 

je jim důvěrně známé a bezpečné. Před jejich zahájením jsem znění informativních 



62 
 

dopisů zopakoval a doplnil jej o výklad veškerých etických zásad výzkumu. Všichni 

participanti souhlasili s dobrovolnou účastí ve výzkumu, pořízením audiozáznamu 

i se zpracováním získaných dat pro účely mého výzkumu prostřednictvím ústního 

informovaného souhlasu, jehož přibližné znění je uvedeno v Příloze č. 3. Zároveň 

jsem účastníky informoval o možnosti kdykoliv a bez udání důvodu z výzkumu 

odstoupit, a to i zpětně. Po celou dobu výzkumné práce jsem měl také na paměti 

Miovského (2006, s. 284) doporučení, že „nesmí dojít k jakékoliv hmotné, duševní či jiné 

újmě účastníků výzkumu“. Vzhledem k citlivosti výzkumného tématu jsem také dbal 

na to, abych žádného z participantů nenutil pokračovat v odpovědích, pokud jsem 

vnímal rostoucí nepohodlí. Vždy jsem také respektoval, pokud některý z účastníků 

odmítl na otázku odpovědět a s touto možností byli participanti předem seznámeni. 

Získaná data byla následně uložena na uzamčeném počítači a při transkripci 

byla kompletně anonymizována. Účastníkům byla přidělena čísla 1 až 6 a veškeré 

zmínky o jejich jménech, příjmeních, názvech konkrétních pracovišť či lokalit byly 

nahrazeny písmeny X, Y a Z, díky čemuž nemohlo dojít k jejich identifikaci. 

Jako malé poděkování za čas i ochotu sdílet své postoje a zkušenosti v rámci 

tohoto citlivého tématu jsem každému participantovi po skončení rozhovoru zaslal 

drobnou odměnu ve formě poukázky do knihkupectví v hodnotě 100 Kč. 

6.5 Metoda zpracování a analýzy dat 

Po dokončení jednotlivých rozhovorů a jejich přepisu do textové podoby 

následovala analýza těchto dat. Pro tento úkol jsem zvolil metodu zakotvené teorie, 

jejíž hlavním cílem je hledání a vytvoření určité teorie, která se týká vymezeného 

prostředí, cíle i populace (Hendl, 2016). To nám umožní zkoumanému jevu nejen 

lépe porozumět, ale také jej v rámci možností předvídat či ovlivňovat. Nejčastějším 

zdrojem výzkumných dat pro zakotvenou teorii je dle Řiháčka a jeho kolegů (2013) 

právě mnou zvolená metoda polostrukturovaných rozhovorů. 

Analýzu výzkumných dat je možné dělit na 3 fáze (Řiháček et al., 2013). První 

fází je otevřené kódování, což je tvorba konceptů ze získaných dat. Tato fáze spočívá 

ve vyhledávání takových částí analyzovaného textu, jež nesou jakoukoliv informaci 

vztahující se k výzkumnému problému. Tyto úseky se označují pojmem významové 



63 
 

jednotky. Poté následuje vzájemné porovnávání a třízení nalezených významových 

jednotek a jejich částí, na základě čehož jsou následně pojmy řazeny do určitých 

kategorií či subkategorií, a to dle jejich klíčových vlastností a dimenzí (Miovský, 

2006). Vzhledem k tomu, že v kontextu tohoto procesu dochází k systematickému 

a neustálému porovnávání jednotlivých významových jednotek a také kategorií, 

je možné jádro zakotvené teorie označit dle Strausse a Corbinové (1999) za metodu 

neustálého porovnávání. V Tabulce č. 2 uvedené níže je vyobrazen příklad postupu 

otevřeného kódování dat získaných z rozhovoru s Účastníkem č. 6. K jednotlivým 

kódům jsou také přiřazeny i tzv. memos neboli poznámky a postřehy, jež se k těmto 

kódům váží (Řiháček et al., 2013). Konečný počet získaných kódů byl 466. Jednotlivé 

kódy byly roztřízeny do 29 subkategorií. Ty byly následně rozřazeny do 5 kategorií.  

Rozhovor s Účastníkem č. 6 

(A) „A takže jako takový ten pohled do 
slunce… takové to bez nějakých těch příkras… 
tak to opravdu bylo až potom tváří v tvář, kdy 
jsem pracoval jako ošetřovatel v hospici. A tam 
to opravdu bylo na denním pořádku… Tam se 
člověk jako hmatatelně dotýkal té smrti.“ 

(B) „Že mě to přijde, že celá ta naše společnost 
je prostě postavená na neskutečném 
polstrování a určitě významné obraně vůči 
lidské pomíjivosti.“ 

(C) „Samozřejmě i mnohé ty modlitby, třeba 
v tom breviáři, které jsou spojeny se žalmy, tak 
tam ten existenciální aspekt je velice silný… 
Zrovna dneska ráno tam byly takové ty 
žalmové pasáže, které nutí člověka přemýšlet 
nad tím, že je tady jenom prach a že jak rychle 
uteče ten lidský život a tak dále.“ 

(D) „Takže si myslím, že to dává člověku 
takový nadhled a že prostě neřeší, jak se lidově 
říká, hlouposti. Jo, neztrácí se v nějakých 
druhotnostech, ale je rád za to, že prostě ještě 
ty rodiče má. A že ty věci nejsou samozřejmé.“ 

Kódy 

A: blízké nebo osobní setkání se smrtí 

Memos: Účastník popisuje určitou přelomovou 
situaci v jeho životě, kdy byl se smrtelností 
velmi osobně a přímo konfrontován. 

B: obranné mechanismy 

Memos: Účastník popisuje jeho názor o tom, že 
téma smrti je ve společnosti velmi tabuizované 
a že se plné konfrontaci s naší smrtelností 
přirozeně bráníme.  

C: Téma smrti v modlitbě 

Memos: Účastník popisuje, že si smrtelnost 
uvědomuje i prostřednictvím jejich připomínek 
v různých duchovních textech.   

D: nadhled ve vztazích 

Memos: Účastník popisuje nadhled, toleranci a 
respekt jakožto jeden z mnoha pozitivních 
důsledků uvědomování si smrtelnosti.  

 

Tabulka č. 2: Ukázka otevřeného kódování rozhovoru s Účastníkem č. 6 

Druhou fází metody zakotvené teorie je hledání teoretických vztahů mezi 

nově vzniklými koncepcemi, což Strauss spolu s Corbinovou (tamtéž) označují jako 

axiální kódování. Dle Řiháčka a kolegů (tamtéž) si skutečnosti, že mezi jednotlivými 



64 
 

koncepty existují různé souvislosti, výzkumník všímá již během první fáze analýzy 

dat. V této fázi se tedy přistupuje k systematickému vyhledávání a identifikování 

vzájemných vztahů mezi kategoriemi a subkategoriemi. Třetí a také poslední fází je 

výběr centrální kategorie a následná formulace teorie. Centrální kategorie je zpravidla 

hlavním tématem analýzy a je také možné ji smysluplně propojit se všemi dalšími 

kategoriemi. Tato závěrečná fáze zakotvené teorie je nazývána selektivní kódování 

(Strauss & Corbinová, 1999). V Tabulce č. 3 poskytuji ukázku postupu seskupování 

samostatných kódů do subkategorií a obecných kategorií. Tato tabulka samozřejmě 

nezobrazuje všechny subkategorie ani k nim příslušící kódy. 

KATEGORIE SUBKATEGORIE KÓDY 

uvědomování 
si smrtelnosti 

1) frekvence 

2) intenzita 

1) každodennost 

přirozené situace 

2) náročnost 

dívání se do slunce 

připomínky 3) osobní setkání 

4) smrt v přírodě 

3) smrt bratra 

doprovázení 

absence tragédií 

4) pozorování živočichů 

koloběh přírody 

faktory 5) osobnostní a kognitivní rámec 

6) časová perspektiva 

5) zvědavost 

vnímavost 

6) střední věk 

stárnoucí rodiče 

vyrovnávání se 7) strach a úzkost ze smrti 

8) smíření a klid 

7) strach ze smrti blízkých 

strach z vlastní smrti 

8) přijetí smrtelnosti 

nemožnost přijetí smrti 

důsledky 9) vděčnost 

10) negativní důsledky 

9) vděčnost za blízké 

užívání si maličkostí 

10) bezohledné chování 

absence negativ 

Tabulka č. 3: Ukázka seskupování kódů do subkategorií a obecných kategorií 



65 
 

Při práci s metodou zakotvené teorie jsem se řídil konkrétními postupy 

a doporučeními Strausse a Corbinové (1999), Miovského (2006), Řiháčka a kolegů 

(2013) a Hendla (2016). Pro analýzu získaných dat jsem využíval program Atlas.ti 9. 

Dle mého názoru jsem dosáhl tzv. teoretické nasycenosti, tedy bodu, kdy „nová data 

přestávají z analytického hlediska přinášet nové informace“ (Řiháček et al., 2013, s. 51). 

Především během posledních rozhovorů jsem zaznamenal, že výpověď účastníků 

o jejich pocitech, zážitcích či pohledech se často podobala výpovědím participantů 

před nimi. Avšak vzhledem k tomu, že teoretická saturace by měla posuzována 

z hlediska tvorby vzorku, je vysoce pravděpodobné, že jsem do mého výzkumného 

vzorku nezískal účastníky s rozdílnými pocity, zážitky či pohledy. Tomuto aspektu 

se budu blíže věnovat v podkapitole věnované limitům výzkumu.  



66 
 

7 VÝSLEDKY VÝZKUMU 

V této kapitole čtenáři představím konečné výsledky výzkumu. Schéma č. 1, 

které je uvedené níže, vyobrazuje vztah mezi centrální kategorií – uvědomováním 

si smrtelnosti, a dalšími kategoriemi – připomínky, faktory, vyrovnávání 

se a důsledky. Všechny tyto zmíněné kategorie se významně váží jak k samotnému 

uvědomování si smrtelnosti, tak ke zvoleným výzkumným otázkám. Stejně tak byly 

objeveny podstatné souvislosti mezi jednotlivými kategoriemi. Uvedené kategorie 

vznikly na základě získaných dat z polostrukturovaných rozhovorů s participanty 

a jejich analýzy. Toto schéma zobrazuje rozložení jednotlivých kategorií a centrální 

kategorie i přesné podoby interakcí mezi jednotlivými kategoriemi. Obsahuje také 

výčet subkategorií, které tvoří buď obecné kategorie či vzájemné interakce. 

  

 
podoba 

UVĚDOMOVÁNÍ SI 
SMRTELNOSTI 

frekvence 

intenzita 

 
přímé setkání se smrtí 

PŘIPOMÍNKY 
nepřímé setkání se smrtí 

smrt blízké osoby 

časová perspektiva 

častost setkání se smrtí 

FAKTORY 
osobnostní charakteristiky 

spirituální a existenciální 
rámec 

smíření a klid 

strach a úzkost ze smrti 

VYROVNÁVÁNÍ SE 
obranné strategie a 

znecitlivění 

pozitivní důsledky 

DŮSLEDKY 
negativní důsledky 

vzpomínky 

inspirace 

postoj ke smrti 

vývoj 

otevřenost 
tématu 

smrtelnosti 

Schéma č. 1: Centrální kategorie, kategorie, subkategorie a jejich vzájemné vztahy 



67 
 

Tento ucelený model výsledné teorie tak poskytuje vhled do problematiky 

uvědomování si smrtelnosti. V následujících podkapitolách se již zaměřím na bližší 

popis a vysvětlení jednotlivých subkategorií, kategorií i jejich vzájemných interakcí. 

Z důvodu dodržení etických pravidel výzkumu budu jednotlivé účastníky nazývat 

čísly 1 až 6, tedy tak, jak jsou označeni také v Tabulce č. 1. 

7.1 Uvědomování si smrtelnosti 

Centrální kategorií bylo zvoleno uvědomování si smrtelnosti. Tento koncept 

se zásadním způsobem vztahuje nejen k samotnému výzkumnému problému, 

ale také ke všem dalším kategoriím a spolu s tím má vliv na jejich vzájemné 

interakce. Centrální kategorie zahrnuje níže uvedené subkategorie. 

7.1.1 Podoba 

Samotné uvědomování si smrtelnosti účastníci popisovali jako uvědomění 

si konečnosti: „Že člověk si prostě najednou uvědomí, že má nějakou prostě konečnost“ 

(Účastník č. 6) a omezenosti jejich života či života jejich blízkých: „Jako hele, fakt máš 

tady omezený čas“ (Účastník č. 2). V jiných případech se jednalo o vědomí křehkosti 

života: „Snažím se připomínat to, že prostě chybí strašně málo a ten svět může být úplně 

prostě jiný nebo ten prožitek už se nemusí opakovat“ (Účastník č. 1) či univerzality smrti: 

„…fakt si připustit to, že to vůbec nemáme v rukou, to je fakt šílený“ (Účastník č. 5). 

Většinou má tedy toto uvědomování si konečnosti intelektuální povahu a je 

součástí dalších myšlenek: „Já si myslím, že to všechno zapadá do nějakého takového 

balíčku věcí, co mě třeba v životě nějak ovlivnily nebo myšlenek, které mě ovlivnily a podle 

kterých se teda potom snažím žít život.“ (Účastník č. 1). Jak však popisoval jeden 

z účastníků, přílišná intelektuální snaha o uvědomování si vlastní smrtelnosti může 

v konečném důsledku postrádat smysl: „Protože já zjišťuju, že to stejně nikam moc 

nevede a že i ta intelektuální snaha si to nějak zarámovat, tak vždy bude pokulhávat. Že to 

prostě nemá řešení… a že je to zbytečné tomu věnovat ten čas a ten prostor. Myslím si, 

že přes to přese všechno, že tam mám hodně z toho načtené, hodně jsem se s tím snažil 

pracovat, ale cítím, že to prostě praská ve švech a že to nemá řešení. Já to spíš používám jako 

určitý aparát, jak třeba o tom hovořit s někým… tyhle ty intelektuální reflexe. Ale vlastně 

pro můj život jako takový to nemá až tak moc nějaký zásadní dopad.“ (Účastník č. 6). 



68 
 

7.1.2 Frekvence 

Celkově 3 z 6 dotazovaných účastníků uvedli, že si smrtelnost a pomíjivost 

života uvědomují určitým způsobem téměř denně: „Ale jinak mi přijde, že často, 

vlastně na denní bázi docela, když tak jako nad tím přemýšlím“ (Účastník č. 2), případně 

velmi často: „Já myslím, že je to vlastně jako… nechci říkat jako pořád, protože to taky asi 

jako není…“ (Účastník č. 5). Eventuálně se toto uvědomování pojí se situacemi, které 

daný účastník sice zažívá téměř každý den, ale pouze někdy si je s uvědoměním 

konečnosti spojí: „…možná někdy v takových těch okamžicích, kdy člověk hodně prožívá 

ten aktuální okamžik… ten přítomný okamžik, kdy prostě… se zadíváte na hezký západ 

slunce a vlastně si říkáte, že je to fajn, si to užít, protože to nemáte navěky“ (Účastník č. 1). 

Podobně to uváděl také Účastník č. 3: „Ale úplně cíleně po tom nejdu… Spíš bych řekla, 

že si to uvědomuju opravdu v takových těch… Možná to jsou svým způsobem meditace. Kdy 

se opravdu člověk zpřítomní v tom daným okamžiku, že prostě si prožije ten daný okamžik. 

Ale jako nějak cíleně se tomu nevěnuju, jako že bych se snažila si to téma nějak přitáhnout…“ 

Všichni účastníci uváděli, že si smrtelnost uvědomují minimálně příležitostně a to 

v souvislosti s různými formami připomínek konečnosti života, jež budu popisovat 

v jedné z následujících podkapitol. 

Častost uvědomování si konečnosti života se také pojí s důležitostí, jakou 

tomu daný účastník připisuje: „My tu za chvíli nebudem, budem mrtví… nemyslím to 

negativně. Já to myslím jenom tak, ať si to uvědomujeme, že je to dobré to vědět… že vlastně 

mě osobně to přijde zajímavé a něco mi to do toho života dává“ (Účastník č. 2). Podobně 

to uváděl také Účastník č. 1: „… jsou Vánoce a loučím se s babičkou. A první věc, co mě 

napadne, je, že je to naposledy.“ 

7.1.3 Intenzita 

Intenzita uvědomování si smrtelnosti se zákonitě pojí s dalšími kategoriemi, 

avšak jak uváděli mnozí účastníci, nenechávají na sebe toto vědomí plně dolehnout: 

„Troufnu si říct, že celou tu závažnost té lidské konečnosti samozřejmě nenechám na sebe 

dolehnout. To je nesmírně náročné po mnoha stránkách. Alespoň si teda myslím, v této fázi 

života… Každopádně nenechávám to s celou tou vahou na sebe dopadnout… být v tom a žít 

v tom dlouhodobě… to je jako extrémně náročné“ (Účastník č. 6). Někteří z účastníků 



69 
 

si pomáhali různými přirovnáními: „Ale myslím si, že, jak Yalom říkal, je to jako dívání 

se do slunce. Nikdo to nevydrží dlouho. Nebo není to naší přirozeností…“ (Účastník č. 5). 

7.2 Připomínky smrtelnosti 

Formy konfrontace se smrtelností byly jedno z klíčových témat výzkumných 

rozhovorů. Tato kategorie se mimo jiné vyznačuje množstvím subkategorií, které je 

však možné klasifikovat do přímých a nepřímých forem konfrontace se smrtelností. 

Protože se však jednotlivé identifikované příklady těchto setkání s tématem smrti 

a konečnosti života navzájem prolínají, rozhodnul jsem se také pro jemnější členění 

v podobě následujících subkategorií.  

7.2.1 Přímá setkání se smrtí 

Všichni participanti byli v průběhu jejich života konfrontováni s tématem 

smrti či smrtelnosti prostřednictvím osobních či přímých setkání se smrtí. Jednalo 

se například o úmrtí prarodičů: „… s úmrtím prababičky, když mi bylo tak kolem 16 let. 

A následně hned toho roku ještě i její dcery, mé babičky. Takže to byly dvě babičky, které nám 

umřely takhle hodně za sebou… na rakovinu… tam byla ta smrt přítomná v té konverzaci… 

a mí mámě umřel brzo táta, že se zabil při autonehodě, když byla malá. Takže tohle byl takový 

příklad smrti, když jsem odmala neměl dědu“ (Účastník č. 4). Další příklad uváděl 

Účastník č. 5: „… když mi bylo devět, tak zemřel děda náhle na infarkt. A to byla vlastně 

první zkušenost s nějakým oficiálním obřadem pohřbu.“ Podobný, ale poměrně nedávný 

zážitek uváděl také Účastník č. 6: „Já jsem minulý rok pohřbíval moji babičku, ke které 

jsem měl velice silný vztah.“ Specifickou situaci popisoval také Účastník č. 2, jehož 

rodina se starala o dva vážně nemocné prarodiče: „potom později v tom mém dětství, 

tak my jsme měli doma první dědečka i babičku, kteří pomalu umírali. A vlastně oba zemřeli 

v nemocnici, ale umírali postupně u nás.“ 

Jeden z účastníků popisoval jako velmi silnou konfrontace se smrtí úmrtí 

jeho bratra během autonehody: „Když mi bylo 28, tak mi zemřel brácha při autonehodě. 

Bylo to hodně náhlé a nečekané… Bylo mu tenkrát 33, takže já už jsem ho o dost přežila… 

A to si myslím, že to moje uvažování hodně převrátilo do trochu jinýho uvažování a jinýho 

směru. I v tom, tak uvažuju o životě, i v tom, jak uvažuju o smrti“ (Účastník č. 5). 



70 
 

Za osobnější setkání se smrtí je možné považovat i úmrtí osoby, kterou daný 

účastník osobně znal, například jejich vrstevníka: „… u nás ve vesnici… tři roky 

zpátky, se vyboural můj spolužák ze základky… vlastně umřel na motorce“ (Účastník č. 2). 

Podobnou zkušenost uváděl i Účastník č. 1: „… byli jsme tam takový… tři šikovný děti. 

A jeho zajelo auto, když mu bylo 15 a ona si vzala jako depresivní pacient život, když jí bylo 

asi 22.“ Jak oba účastníci shodně uváděli, na dané situace si čas od času vzpomínají: 

„Takže tam jako je teďka křížek a když tama člověk projíždí, tak si uvědomí, že někdo v jeho 

věku už tady nějakou dobu není a je po smrti“ (Účastník č. 2). Podobně uvědomění 

uváděl i Účastník č. 1: „Takže si vždycky, když potkám jeho tatínka, který bydlí furt tam 

u nás ve vesnici, tak si to jako uvědomím, jak je ta věc vlastně křehká. Občas mi to probleskne 

hlavou, že jsem to mohl být klidně já, že můžu být klidně na řadě… Že to byli lidi, kteří byli 

úplně nastartovaný na podobný život a nikdy si ho vlastně nemohli takhle užít, jak si ho 

užívám teďka já“ (Účastník č. 1). 

Za osobní setkání se smrtí je možné považovat i ohrožení života samotných 

účastníků, a to například během různých nehod: „… měl jsem dvakrát velice vážnou 

autonehodu… Takže tam jsem si to nějak více uvědomoval“ (Účastník č. 6). 

Určitou formu osobnějších setkání se smrtí účastníci zažili i v kontextu smrti 

jejich domácích mazlíčků: „Paradoxně první bytost, kterou jsem doprovodila na konci 

života, byl náš pejsek, fenka, se kterou jsem opravdu prošla takovým procesem doprovázení“ 

(Účastník č. 3). Jak uváděl Účastník č. 4: „… i když je to vlastně zvířátko, tak pořád je to 

člen rodiny.“ Často se také jednalo o první setkání účastníků se smrtí: „Tím to asi jako 

začalo, přes ty zvířátka, křeček, pak kočka…“ (Účastník č. 5). 

Jedním z mnoha dalších osobnějších setkání se smrtí byla také dobrovolnická 

činnost v hospici, kterou uváděli 2 z účastníků: „Takže skutečně ten nejhmatatelnější 

dotyk se smrtí, to bylo až opravdu v hospici. Tam jsem to intenzivně prožíval… takže jako 

takový ten pohled do slunce… takové to bez nějakých těch příkras… A tam to bylo opravdu 

na denním pořádku… Tam se člověk hmatatelně dotýkal té smrti“ (Účastník č. 6). 

V neposlední řadě jeden účastní také zmiňoval důležitost osobní zkušenosti 

se smrtí: „Pokud on tam nemá nějakou tu reálnou zkušenost. Něco, čemu bychom mohli říct 

psychospirituální krize… která má skutečně transformativní dopad na toho člověka, že mu 

to tam zůstane jako taková jakási pečeť“ (Účastník č. 6). 



71 
 

7.2.2 Profesní kontakt se smrtí 

Celkově 3 z 6 účastníků se ve svém aktuálním zaměstnání setkávají různým 

způsobem s tématem smrti a smrtelnosti. Jeden z těchto účastníků byl se smrtelností 

konfrontován také v některých z jeho minulých zaměstnání a jeden účastník pouze 

v jeho minulém zaměstnání. Účastník č. 6, který vykonává povolání katolického 

kněze, je se smrtelností konfrontován například při doprovázení vážně nemocných 

a umírajících: „… teďka jsem doprovázel v poslední době, myslím, že… minimálně tři lidi, 

kteří byli v posledním stádiu rakoviny. Takže jsme se hodně o těch věcech bavili. Tak tam to 

bylo takové velmi intenzivní a osobní.“ Ten stejný participant byl s tématem konečnosti 

konfrontován také při jeho službě v armádě: „Protože jsem byl deset roků v armádě, 

takže tam s tím člověk je prostě konfrontován“, a to jak při výcviku: „… při tom samotném 

výcviku. Ten byl jako hodně tvrdá, protože jsem byl vlastně u výsadkářů, tak tam si člověk 

po mnoha stránkách sáhl na dno a vlastně si začínal více uvědomovat, jak ten život je prostě 

křehký… že jsem fakt úplně na hranici a že stačilo trošku. Vždycky jsem se třeba nemusel 

zabít, ale mohlo tam dojít k nějakému vážnému zranění“, tak v důsledku smrti kolegů: 

„… protože tam nějací kolegové zahynuli. Tak to byla věc… myslím, že si to člověk více 

uvědomoval.“ Jak tento účastník dále uváděl, uvědomování si smrtelnosti při službě 

v armádě bylo do určité míry specifické, a to v důsledku její banalizace: „Že vlastně 

tam opravdu ta smrt byla nějakým způsobem prostě součástí. Nehovořilo se o ní otevřeně, 

jako o nějaké syrovosti, ale spíš tam bylo hodně takových… Já tomu říkám od slova 

Halloween, takže halloweenizace smrti. Taková nějaká ta banalizace té smrti, že to není tak 

strašné… snaha nějak to zesměšnit, snaha dát tomu takový… ne tak fatální a úzkostlivý 

nádech… Ale vyloženě podívat se smrti do očí s tou vší syrovostí a tím, co tak člověka silně 

zúzkostňuje, co mu přináší strach, tak to tam prostě nebylo.“ 

Další z těchto tří účastníků pracuje jako hrobník. Jak uváděl, uvědomování 

si smrtelnosti v důsledku jeho povolání přicházelo pozvolna: „… vlastně jsem to bral 

hodně povrchově… hrozně pragmaticky… spíš na tu praktičnost zaměřenej, než na nějaký 

hlubší prožívání smrti a tak… A to se mění… Vím, že to mám docela ojedinělé, že často lidi 

smrt probírali dlouho v sobě a pak nějak přešli k tomu pohřebnictví…“ a postupem času 

se prohlubuje: „…vyvíjí se právě tím směrem, že to prohlubuju v sobě.“ Jak dále uváděl: 

„Já si do toho občas projektuju jako sám sebe, že mi někdo umřel. Představuju si třeba, když 

někomu umřela třeba máma… tak si představuju, že mi umřela máma. Vždycky skoro je to 



72 
 

právě tak, že se hodně vžiju do tý role. A představuju si to a zase si tak alespoň uvědomím, 

jestli jsem máme stačil všechno říct… jestli kdyby teďka umřela, jestli necejtím, že jsme něco 

spolu neprožili, co jsme ještě měli prožít. Je to fajn si tohle připomínat… Jestli jsem jí dost 

říkal, že ji mám rád a… jaký jsou fajn rodiče… Jestli tohle všechno vědí, kdyby mi náhodou 

odešli. Tak to je vždycky super, si tohle zase uvědomit a pak jim to říct.“ 

Některé z těchto účastníků vedla k těmto specifickým profesím jejich osobní 

zkušenost se smrtí někoho blízkého: „Ale úplně k týdle práci, pracovat s pozůstalýma, 

mě přivedlo to, že když mi bylo 28, tak mi zemřel brácha při autonehodě“ (Účastník č. 5). 

Často tito účastníci uváděli, že důležitý aspekt jejich specifických povolání je, že jim 

přijde smysluplné: „A vlastně jsem zjistila, že… to možná i trošku jako dává nějakej smysl 

vlastně tomu, co my jsme si zažili jako rodina, co já jsem zažila a že tam můžu bejt pro 

někoho tou oporou… a je to to, co mi dává jako velkej smysl v životě“ (Účastník č. 5). Stejně 

to uváděl i Účastník č. 4: „Já jsem hrozně moc nechtěl dělat zbytečnou práci, která… nemá 

žádný hluboký přesah právě k té přírodě… nějakému tomu jakoby návratu… až se dá říct… 

u mě v hlavě se rodila touha dělat něco smysluplného, něco, co pomůže společnosti i planetě 

a tady tomu propojení, jako nás a přírody“, který také zmiňoval jistotu jeho zaměstnání 

jako další důležitý aspekt: „… tak to jsem si říkal, hele, smrt je taky jistota.“  

Všichni tito účastníci také zmiňovali potřebu jistého odstupu od tématu smrti 

a smrtelnosti v kontextu výkonu jejich povolání: „Potřebuji tam hodně určitě pracovat 

s tím, kdy si to pouštět k sobě a kdy se do toho nějak vžívat a kdy zůstat úplně odosobněnej 

od toho. Ale zase to nesmí být takový, že jsem úplně necitlivej… Musím pořád… zachovávat 

nějakej takovej… vyváženej stav, něco mezi tím, že mě to ani moc nebere a zároveň ukazuju 

spoluúčast“ (Účastník č. 4), ale i důležitost autenticity: „Myslím, že tam se neautenticita 

neodpouští, v uvozovkách… že ta lidskost, to, co oni cítí, že fakt je tam ten zájem, tak je nějak 

důležitý pro ten vztah dlouhodobej“ (Účastník č. 5). Jak ale uváděl Účastník č. 4, některé 

situace se jej samozřejmě více dotýkají: „Jsou pohřby, kterým se třeba věnuju víc… Třeba 

teďka jsme s jednou paní pozůstalou kopali hrob… jsem se do toho hodně vžil… jako kdyby 

to byla nějaká moje známá… protože jsem s ní strávil tolik času na tom hřbitově a ona mi 

tolik povídala, že jsem to najednou bral hodně osobně, ten zármutek na tom pohřbu.“ 



73 
 

7.2.3 Nepřímá či zprostředkovaná setkání se smrtí 

Někteří účastníci se s tématem smrtelnosti konfrontovali například během 

meditací: „Jako dotkla jsem se toho i v meditacích. Asi jako nejintenzivněji, když jsem 

si třeba na týden dopřála pobyt ve tmě. Tak tam jsem se zabývala i tímhle tématem“ 

(Účastník č. 3), duchovních cvičení: „… myslím si, že v tom duchovním životě něco jako 

v rámci psychospirituální krize. Tak tam si troufnu říct, že tam bylo něco, čemu já rozumím 

jako blízkost smrti. Byl tam nějaký velice hluboký prožitek v duchovní meditaci, který byl 

pro mě silně transformační“ (Účastník č. 6) či během modliteb: „Já už třeba začínám tu 

modlitbu tím, že prostě prach jsem a v prach se obrátím. Takové to vědomí té lidské křehkosti 

a pomíjivosti… i mnohé ty modlitby… tak tam ten existenciální aspekt je velice silný… 

zrovna dneska ráno tam byly takové ty žalmové pasáže, které nutí člověka přemýšlet nad 

tím, že je tady jenom prach a že jak rychle uteče ten lidský život“ (Účastník č. 6). 

Určitým zprostředkovatelem uvědomění si smrtelnosti mohly být i různé 

knihy: „to pro mě byl takový důležitý moment tady v tomhle tématu, kdy potom jsem si tu 

knížku… Čeho před smrtí nejvíce litujeme… vlastně poslechla jako audioknihu… to mě 

mohlo být 18 nebo 19… a pak jsem nad tím začala možná přemýšlet z nějakého jiného úhlu 

pohledu“ (Účastník č. 2) či filmy: „… třeba podobně jako pandemie nebo válka na Ukrajině 

se mnou zacvičilo, když jsem viděla seriál Černobyl. Protože tam přijde taková ta projekce 

na moje blízký lidi“ (Účastník č. 3). Jak dále tento účastník pokračoval: „… vzhledem 

k tomu, že tý literatury, ať už beletrie nebo i nějaké naučné literatury v tomhle tom tématu, 

mám načteno docela hodně… i jako nakoukáno třeba filmy… Tak se mi to těžko odhaduje, 

ale určitě to nějaký vliv na mě má.“ 

Další, poměrně podobná forma setkání s tématem smrti a smrtelnosti byla 

prostřednictvím multimédií: „… jsem se k tomu tématu vrátila trošku jinak, bylo 

v jednom YouTube videu… už dlouho sleduju takový kanál… a jedna epizoda tam byla 

o tom, že ten jeden klučina se skamarádil s nějakým klukem… který byl ve stejném věku … 

a který vlastně umíral. A on ho navštěvoval a ten díl vlastně končí tím, že ten kluk zemřel… 

a ještě jsem si vlastně připomněla… to byla slečna na YouTube, která měla cystickou 

fibrózu… a ona potom zemřela… Tak to mě oslovilo, protože to byla taky holčina v mém 

věku. A pak ještě příběh dalšího klučiny… mladý člověk… vždycky to byli mladí lidi… 



74 
 

vždycky přes ty multimédia to někdo byl… je to zase jiný náhled na to. Když to podají ti 

tvoji vrstevníci, tak to zase vnímáš možná jinak“ (Účastník č. 2). 

Se smrtí a připomenutím pomíjivosti života se účastníci setkávají běžně také 

prostřednictvím médií: „Ona je blízko jako obecně… ať už si zapnete zprávy nebo cokoliv, 

tak tam je dennodenně, že někdo zemřel při autonehodě, při jiným neštěstí, nebo někdo třeba 

známější na rakovinu, nějaký onemocnění… hodně se o tom mluví“ (Účastník č. 5). 

Podobný náhled měl i Účastník č. 1: „když se někde občas objeví nějaká sbírka… stává 

se to prostě všem… u těchto relativně známejch a medializovanejch diagnóz si to jako často 

uvědomím, že to prostě jako je vlastně furt blízko… když se mi naskytne v mým okolí nějaký 

okamžik nebo událost, kdy někdo zemře nebo se stane nějaká tragédie, ať už bezprostředně 

blízko mě nebo někde a já se to dozvím třeba i z médií nebo prostě si něco přečtu.“ 

Obecně různé případy vážnější nemoci některé z blízkých či známých lidí 

participanti vnímají jako určitou nepřímou připomínku smrtelnosti: „… když se něco 

děje, co připomíná tu smrtelnost, to znamená například nějaký nemoci…“ (Účastník č. 1). 

Obdobně na to nahlížel také Účastník č. 3: „… je to tak, že když je někdo nemocnej, ať 

už je to člen rodiny nebo někdo v blízkém okolí, tak logicky se mi to jako připomíná… 

samozřejmě nemyslím rýmu nebo něco jiného, ale prostě když je nějaká větší nemoc… každá 

takováto událost mi to tak ještě jako víc připomene.“ V návaznosti na to, jak zmiňuje 

Účastník č. 2, může jako připomínka smrtelnosti působit také smuteční oznámení: 

„… člověk jde, podívá se na nějaké parte, tak tam si to taky zase nějak uvědomíš“ či místo 

úmrtí: „To byla bouračka. Takže tam je teďka křížek a když tama člověk projíždí, tak 

si uvědomí, že jako někdo v jeho věku už tady nějakou dobu vlastně není a je po smrti.“ 

S připomenutím křehkosti života a smrtelnosti se někteří účastníci setkávají 

také během různých aktivit, například adrenalinových sportech: „… kamarád tahal 

nějakou cestu a už tam byl takový vyčerpaný a tak trochu vtipkoval se smrtí a já mu říkám, 

že ne, to je jako fakt, ono je to pravda, my jako umřeme za chvíli“ (Účastník č. 2). 

V neposlední řadě mohou určitou zajímavou formou připomínat smrtelnost 

i moderní technologie, například mobilní aplikace, jako tomu bylo u Účastníka č. 2: 

„používám mobilní aplikace WeCroak… je to založené na… tom, že nějací mniši takhle 

pětkrát denně kontemplují nad smrtí a tím žijí šťastnější život… a mě to pětkrát denně 

připomíná aplikace a je to fajn.“ 



75 
 

7.2.4 Společenské a globální události 

Nepřímé setkání se smrtí nabízejí účastníkům i různé globální události, jako 

byly v nedávných letech pandemie Covid-19: „Ten Covid byl takový, že ta smrt byla 

všude kolem. A třeba známým někdo umřel… a hodně se o tom mluvilo“ (Účastník č. 4). 

Podobně si v této době svou smrtelnost uvědomoval i Účastník č. 3: „Jako byl to taky 

velkej strach a velký obavy, jak to vlastně bude. Takže ano, tohle na mě mělo vliv.“ Na jiné 

účastníky a jejich uvědomování si smrtelnosti tato událost velký vliv neměla: „Takže 

jako ten Covid, byť to byla samozřejmě celosvětová tragédie, tak mě osobně se to jako nedotklo 

nějak zásadně negativně“ (Účastník č. 1).  

Další geopolitickou událostí, která má vliv na uvědomování si smrtelnosti 

u některých účastníků, je stále probíhající válečný konflikt na Ukrajině: „Tam, zvlášť 

v tom ukrajinsko-ruském konfliktu, tam to vnímám jako výrazně… tím, jak je to blízko“ 

(Účastník č. 1). Podobně si smrtelnost, především blízkých, uvědomuje v souvislosti 

s tímto konfliktem i Účastník č. 3: „… válka na Ukrajině, kdyby se týkala nás tady blíž, 

tak já mám dospělého syna. Takže on by nejspíš do té války musel jít a já bych musela mít 

velký strach o jeho život. A možná bych musela čelit i tomu, že o ten život přijde. A s tím 

rozhodně tak úplně smířená nejsem, jako s těma muškátama.“  

Jeden z účastníků zmiňoval také probíhající izraelsko-palestinský konflikt 

v Gaze: „… v posledních měsících se mě hodně dotýká to, co se děje v Gaze. Ale tam se na to 

dívám úplně jinak na tu smrt… tam vidím, že tu smrt má někdo v rukou a dobrovolně 

se rozhoduje, že tam budou umírat děti a obyčejní civilisté“ (Účastník č. 2). 

Určitou každoroční událostí, která ze své podstaty mimo jiné také slouží jako 

připomínka konečnosti života je i Svátek zesnulých neboli Dušičky: „Myslím, že to 

tak vždycky cítím třeba právě kolem těch Dušiček“ (Účastník č. 4). 

7.2.5 Smrt v přírodě 

Mnozí účastníci také často uváděli, že uvědomování si konečnosti života mají 

spojené s přírodou. Jak uváděl Účastník č. 3, je pro něj: „… těžký odlišit, co byla příčina 

a co následek… Jestli v důsledku toho, že jsem si začala více uvědomovat… tak jsem se víc 

jako přimknula k přírodě, k přírodním jevům… a naopak, ty přírodní jevy mi zase ale 

ukazujou tu konečnost zpátky. Takže těžko říct, co byla příčina a co následek. Ale nějakej 



76 
 

vliv to určitě mít bude, protože určitě to nějak spolu souvisí.“ Dále tento participant 

poukazuje na záběr tohoto uvědomování, od obecného koloběhu ročních období: 

„… začíná to takovými věcmi jako takový ten koloběh v té přírodě… to střídání těch ročních 

období… asi intenzivněji než dřív prožívám třeba to, že vlastně na jaře se to tak jako spousta 

těch věcí obrozuje nebo rodí. A pak vlastně zase na konci, jak začne ten podzim a zima, tak 

že ty věci jakoby končí nebo umírají… je tam i taková jako větší úcta a pokora před tím, 

že prostě co je živé, to je živé, ale nebude to živé napořád…“, přes rostliny: „je to prostě 

zvláštní, že opravdu to jako takhle prožívám, i když jde o muškát na balkóně… že pozoruju… 

že obrazí na jaře… pak začne kvést…a teď třeba vždycky na podzim to je takový okamžik, 

že ty muškáty začnou být nejkrásnější v okamžiku, kdy vím, že už to mají za pár. Protože 

přijdou mrazíky a já je nemám kam dát na zimu. Takže jako se tak kochám tím, že jsou ještě 

v tý plný síle, ale vím, že za chvilku už to nebude…“ až po běžné zážitky každodenního 

života: „A jinak tak jako v běžném životě… v souvislosti s tím, že všechno je pomíjivý… 

tak někdy v takových těch okamžicích, kdy člověk prožívá ten aktuální, ten přítomný 

okamžik… kdy prostě se zadíváte na hezký západ slunce a vlastně si říkáte, že to je fajn, si to 

užít, protože to nemáte navěky.“ Jak Účastník č. 3 dodává: „… takových příkladů bych 

mohla uvést celou řadu, ale vlastně by se opakoval pořád ten stejný princip.“ 

Jako určitá připomínka smrtelnosti může působit také různá činnost, která je 

s přírodou spojená: „Nebo když kosím louku, protože já ji kosím kosou, vlastně jako smrtka 

s kosou… A vlastně je to docela přesný, že jo… Protože ta smrtka má kosu a kosí lidi, a když 

kosí lidi louku, tak právě jí berou ten život, v uvozovkách… ale ona se zase znovu narodí… 

tak to jsou takový činnosti, u kterých si to taky zvědomuju“ (Účastník č. 4). 

Často účastníci uváděli také pocit propojenosti s přírodou: „že ta vztahovost je 

vlastně na všechny směry. Může mi bejt nějaká včela úplně jedno, ale když si uvědomím 

v tomto kontextu, tak vlastně i já jsem jako závislá na ní… získala jsem hrozně velkou úctu 

a respekt k tomu životu i vlastně takhle k tý přírodě. Takže jako tohle pozoruju a nad tím 

jako žasnu… nebo ráda koukám jako na hvězdy, na měsíc“ (Účastník č. 5). Podobný pocit 

propojení popisoval i Účastník č. 4: „snažím se to tak vnímat, protože vidím… že to má 

na mě strašně pozitivní účinky, když se snažím vnímat ty stromy jako živý a tak… díky 

tomu vznikají krásný vztahy mezi mnou a tou přírodou.“ 



77 
 

7.2.6 Plynutí času a stárnutí 

Jako určitá přirozená připomínka smrtelnosti pro mnohé z účastníků slouží 

i časovost, ať už je spojena s každodenním vnímáním plynutí času, jeho omezeností, 

stárnutím či srovnáváním se s vrstevníky. Mnozí účastníci uváděli, že velmi silně 

a velmi často si uvědomují omezenost času: „… že ten můj čas je teda nějak konečnej 

a tím pádem ho mám věnovat těm smysluplnejm věcem, pokud můžu… takže určitě i nějaký 

tohle neplýtvání časem“ (Účastník č. 4). I Účastník č. 1 uváděl, že si pomíjivost života 

více uvědomuje: „Takže to rád připomínám, protože ta pomíjivost je obrovská.“ Často toto 

uvědomování souvisí také s přibývajícím věkem účastníků: „… s tím přibývajícím 

věkem si uvědomuji, jak ten čas je vzácná komodita…že ten čas prostě plyne a s přibývajícím 

věkem plyne ještě víc… alespoň mám takový dojem… protože když je člověk mladší, tak moc 

si to tak ještě neuvědomuje“ (Účastník č. 6). Někteří mladší účastníci si pomíjivost 

života uvědomovali spolu se strachem z nenaplněných možností: „Řekl bych si, že to 

je škoda, že zrovna teďka v tomto věku, kdy se těším na věci, co se ještě budou dít. Že by bylo 

škoda to neprožít, ale řekl bych si, že to tak má být“ (Účastník č. 1).  

Stejně tak je pro mnohé účastníky připomínkou smrtelnosti i stárnutí, ať už 

jejich: „Já jako s věkem, samozřejmě vzhledem k tomu, že už mi je nějakých 54, to sice není 

nějaký kdoví jaký věk… Ale zase na druhou stranu si člověk uvědomí, že už má 

pravděpodobně tu větší část života za sebou a že vlastně mám takovou tendenci uvědomění 

toho, že to tady nemám navždy… Tak jako některé věci trošku přehodnocovat nebo jinak 

vnímat“ (Účastník č. 3) i jejich blízkých: „… třeba teďka mám na mysli mé rodiče. Mému 

tátovi bude 82, mojí mamce 76… sice nic nenasvědčuje tomu… že se jejich život blíží 

ke konci. Ale přeci jenom ten věk už něco říká“ (Účastník č. 6). V podobném duchu 

se vyjadřoval například i Účastník č. 1: „… s těma prarodičema si to uvědomuju často, 

že prostě bych měl ten čas, když ho máme společný, tak abych jim ho dával… aby mi to 

nebylo líto, že jsme si ten čas nedali, když jsme mohli… ten člověk si toho vždycky 

samozřejmě váží nejvíc až v okamžiku, kdy o to přijde. Nebo jako si říká, tyjo, toho jsem 

si mohl ještě víc vážit“ Podobnou připomínkou smrtelnosti, která souvisí s časem, je 

i smrt vrstevníků: „… už jsem několikrát zažila, že i moji vrstevníci zemřeli v důsledku 

nemoci… a tím pádem se na ty věci koukám jinak a víc si to uvědomuju… že se to tak prostě 

děje a nevíme předem, jak to bude dál s náma v tom životě“ (Účastník č. 3). 



78 
 

7.3 Faktory ovlivňující uvědomování si smrtelnosti 

Faktory, které mají na uvědomování si konečnosti života vliv, byly jedním 

ze stěžejních témat výzkumných rozhovorů. Tato kategorie vyvolala také mnohé 

interakce s dalšími kategoriemi. Kategorii faktory tvoří následující subkategorie.  

7.3.1 Osobnostní charakteristiky 

Na to, jakým způsobem účastníci přistupují k vědomí vlastní smrtelnosti, 

mohou mít vliv mnohé jejich osobnostní charakteristiky. Jak to uváděl sám jeden 

z účastníků: „blízkost tý smrti může pomoct žít dobrej život… ale zároveň záleží na míře, 

intenzitě a taky na tom, jaký jsme v bazálu… nebo jaký máme ten psychický základ“ 

(Účastník č. 5). Mnozí z participantů popisovali, že u sebe v porovnání s jinými 

lidmi vnímají větší citlivost na taková témata, mezi které patří i konečnost života: 

„Kdybych byl mnohem větší balvan nebo necita nebo nebyl bych k těmhle věcem vnímavý, 

tak bych třeba byl na to připravený paradoxně líp. Nebo hůř, já nevím“ (Účastník č. 1). 

Obdobně se vyjadřoval také Účastník č. 6: „… jsem emotivně založený, velmi citlivý 

a měl jsem… jsem se úplně rozztrácel ve svém nitru… já si troufnu říct, že mám celkem 

bohatý vnitřní život, ale jsem zjistil, že to nikam nevede.“ Účastník č. 3 zase dával 

do souvislosti jeho přirozenou zvídavost se smrtelností a koncem života: „… já jsem 

takový jako hodně zvědavej člověk, takže já jsem vlastně jako asi zvědavá, jaký to bude, 

až z toho života budu odcházet. Co vlastně bude?“ Ten stejný účastník také uváděl, 

že přirozeně měl vždy blízko ke starším lidem a i s tím spojenému tématu smrti: „… 

od mala jsem měla blíž nejblíže jako je starým lidem… už jako malá holka… že prostě 

nejenom z rodiny, ale i cizí starý lidi, že mi nebylo za těžko si s nima povídat a že oni jako 

si rádi povídali se mnou.“ V neposlední řadě nejen v souvislosti s tématem smrti 

někteří účastníci zmiňovali, že přirozeně některé situace vnímají odlehčeně: „Já 

se neberu tak vážně. Beru to jako hroznou úlevnost… se jako neprožívat“ (Účastník č. 1). 

7.3.2 Spirituální a existenciální rámec 

Důležitou roli v tom, jakým způsobem jedinci nahlíží na vědomí smrtelnosti, 

hraje i jejich spiritualita a náhled na existenciální témata, často vycházející z jejich 

náboženských přesvědčení. Téměř všichni participanti uváděli různá přesvědčení 

či postoje ke smyslu pozemského života a posmrtné existence. Jak se vyjádřil 



79 
 

Účastník č. 1: „… myslím si, že každý člověk by měl v něco věřit. Že ta víra v něco, 

v někoho, ten lidskej druh udržuje v nějakých mezích, v nějakým smyslu…“ Sám tento 

účastník uváděl, že jeho osobní víru nelze jednoduše definovat: „nejsem členem žádný 

církve… ani ničeho takového… je to spíš takový pelmel toho, k čemu jsem došel, co jsem 

si přečetl a co mi prostě jakoby vytváří nějaký klid.“ Další účastníci se hlásili například 

ke křesťanství, buddhismu: „… co se týká nějakýho praktikování, tak tam to je víc o tom 

buddhismu“ (Účastník č. 3) či například animismu: „… rád si představuju, že ta země 

nebo ta příroda… má vlastní duši a nějakej svůj život… kterej jako uctívám a respektuju 

a vidím ho všude kolem sebe…“ (Účastník č. 4). 

Určitá osobní víra mnohé z účastníků udržuje v jakési naději, ať již během 

života: „… není to něco, že až se za náma zaklapnou… vrátka krematoria. Ale že je to 

nesmírně silné už teď. A že mi to dává tu možnost se opravdu podívat těm věcem do očí“ 

(Účastník č. 6) či v souvislosti s otázkami pokračování existence po smrti: „… 

myslím si, že tam to moc odpovídá na tu otázku, co bude po smrti… a že je tam úplně velká 

naděje, že tam něco je a že je to o mnoho lepší, než to, co zažíváme tady… že když odejde 

někdo blízký, tak mám důvěru, že se s ním dějou dobré věci. Že věřím, že tam něco potom 

je… že to mělo smysl“ (Účastník č. 2). Jak pokračoval v jeho úvahách Účastník č. 6: 

„hodně mě drží moje hluboká zkušenost s tím, jehož nazýváme živým Bohem… během 

duchovních cvičení… a tam já říkám, že jsem se po druhé narodil… bylo to extrémně silné… 

bylo tam něco, čemu já rozumím jako blízkost smrti. Byl tam nějaký velice hluboký prožitek, 

který byl pro mě silně transformační… jistě, pořád jsem člověk ve svém těle s těmi všemi 

mechanizmy a nějakým tím uvědomováním si a prožíváním… konečnosti… a ve vědomí mi 

možná naskakuje v tom nějaká ta úzkost… Tak přesto přese všechno je to velice uklidněno 

právě touto zkušeností… nikdy mi to nedá prostě úplně stoprocentně padnout do nějakého 

zmaru… do nějaké ztracenosti… a prostě primární, co tam velmi často u mě je… je prostě 

klid. Takže je to něco, co mě prostě nějak zvláštně drží.“  

Podobně se vyjadřoval také Účastník č. 4, který svou víru definuje jako 

animismus: „a s tou smrtí je to právě potom hrozně snadný, když vnímám, že všechno je 

živý. I to v uvozovkách neživý… kámen nebo hlína… že jakmile tady zetlím, tak stejně budu 

pořád ta hlína, kterou vnímám, že má nějakou esenci života. Takže proto je to pro mě tady 

dost uklidňující a těším se, až zetlím a až se tady přerodím v něco nového, co bude žít dál… 

vlastně nemusím nutně vědět, co se mnou bude po smrti… mě stačí, když budu v nějaký 



80 
 

formě zachovanej dál… a přijde mi, že mi to pomáhá v mým rozhodování v životě.“ Víra 

v reinkarnaci pomáhá i Účastníkovi č. 3: „… přemýšlím o tom i z hlediska nějakýho 

návratu, nějaký reinkarnace… že ta energie úplně nezaniká… Sama v myšlenkách se tím 

zaobírám, tak to teda vlastně je, co to vlastně představuje, co mi to vlastně říká i jakým 

způsobem to má třeba i vliv na to, jak se rozhoduju.“ 

Určitou jistotu či úlevu však přináší některým účastníkům také naprosto 

opačná víra: „… už jako předtím se ustálilo to moje snímání tý smrti jako toho, že prostě 

je to konec a že potom nic není… takové to materialistické… jsme prostě jen soubor atomů, 

pak se jako rozpadneme… shnijem v té zemi nebo nás prostě spálej na uhel… a to jsou pak 

nějaký atomy, který se vrátěj do tý přírody, ale to už jako nejsem já… nemám tam tu víru 

v tom, že je nějaká duše nebo něco, co přežívá… prostě smrt a šlus… A je to pro mě vlastně 

svým způsobem nějak jako úlevný“ (Účastník č. 5). 

V souvislosti s osobním setkáním se smrtí někteří participanti uváděli jistou 

změnu jejich pohledu na lidstvo, která také ovlivňuje to, jak ke vědomí smrtelnosti 

přistupují i nyní: „… že my jsme součástí tohodle celku… a že vlastně jako všichni nějak 

směřujeme stejně… Všichni chceme žít“ (Účastník č. 5). Stejně se vyjadřoval i Účastník 

č. 6: „Ale pak jsem vlastně pochopil, že tam něco nás na té hlubině všechny lidi napříč 

generacemi, napříč společností hluboce spojuje.“ 

V neposlední řadě jeden účastník také uváděl, jakým způsobem náboženské 

přesvědčení ovlivňuje nejen jeho nahlížení na posmrtný život, ale dává mu i jistou 

motivaci pro určitý způsob života zde na zemi: „… nějakou tu motivaci… že je to tady 

i nějaká zkouška toho, jak obstojíme v té lásce a vztahu k tomu Bohu. Takže taky určitě výzva 

ho žít dobře, protože to tady není všechno, na tomto světě“ (Účastník č. 2). 

7.3.3 Časová perspektiva 

Jak již bylo zmíněno v subkategorii Plynutí času a stárnutí, časový aspekt 

téměř u většiny účastníků slouží jako jedna z připomínek jejich smrtelnosti. Spolu 

s tím je ale také faktorem, který má na toto uvědomování vliv. S přibývajícím věkem 

participantů či jejich blízkých se pojí také častější uvědomování si konečnosti života, 

jejich: „… možná, že už jsem starší, tak si ty věci více uvědomuju. Protože když je člověk 



81 
 

mladší, tak moc si to tak ještě neuvědomuje“ (Účastník č. 6) i jejich blízkých: „A moji 

rodiče taky stárnou, takže tam na to myslím poměrně dost často“ (Účastník č. 3).  

7.3.4 Zkušenost se smrtí blízké osoby 

Dalším faktorem, který hraje roli v uvědomování si smrtelnosti, je zkušenost 

se smrtí blízké osoby, případně jiná významná událost spojená s tímto tématem. 

Například Účastník č. 5 uváděl, že mnohé každodenní situace má doposud spojené 

s bratrovou smrtí: „Třeba pokaždé, když nasedám do auta, tak si řeknu… jak to dneska asi 

dopadne“ (Účastník č. 5). 

7.3.5 Častost setkání se smrtí 

V neposlední řadě může mít na uvědomování si konečnosti života vliv, jak 

časté toto uvědomování je. Tato subkategorie úzce souvisí například se subkategorií 

Profesní kontakt se smrtí, protože jak uváděli téměř všichni účastníci, kteří jsou 

se smrtí konfrontování velmi často či denně v souvislosti s jejich zaměstnáním, 

může docházet k určitému odstupu od tohoto tématu. I někteří další účastníci, kteří 

si svou smrtelnosti uvědomují jinými způsoby, například pomocí mobilní aplikace, 

uváděli, že při příliš časté reflexi dochází k určitému znecitlivění či přivyknutí: „… 

že ten mozek je na to už zvyklý, že tam vidí to upozornění, že v té chvíli si možná ani 

neuvědomím, že tam něco nového přišlo“ (Účastník č. 2). 

7.4 Vyrovnávání se s vědomím smrtelnosti 

Způsoby, jakými se více či méně vědomě účastníci vyrovnávají s vědomím 

konečnosti života sice nebyly stěžejním tématem výzkumu, během výzkumných 

rozhovorů s participanty jsme se jich však mnohokrát přirozeně dotknuli. Pod tuto 

kategorii spadají všechny následující subkategorie, zahrnující formy zvládání, 

od strachu či úzkosti až po klid a smíření.  

7.4.1 Strach a úzkost ze smrti 

Z výzkumných rozhovorů s účastníky je možné usuzovat, že primární reakcí 

na uvědomění si smrtelnosti je strach či úzkost. Jak poznamenal Účastník č. 6, strach 

ze smrti považuje za základ všech forem strachu: „… já si myslím, že hlavním kořenem 



82 
 

veškerých těch strachů, veškerých těch úzkostí, je právě ten jako strach z té naší konečnosti. 

To je prostě alfa a omega. Ono se to potom jako promítá… propisuje do všech těch různých 

úzkostí a stavů, které by člověk třeba hned nedal do souvislosti se strachem z vlastní 

konečnosti.“ Jak vzpomínali někteří z účastníků, strach ze smrti pociťovali přirozeně 

již v jejich dětství: „… jedno určitý období jsem hodně intenzivně plakal v noci… nemohl 

jsem spát, protože jsem se hrozně děsil smrti… to je ten moment, kdy jsem si to začal nějak 

uvědomovat a strašně mě to děsilo… ta prázdnota, jaký je to nebýt… že si to neumím 

představit, že se toho strašně bojím“ (Účastník č. 4).  

Mnozí participanti uváděli, že tento určitý strach ze smrti pociťují přirozeně 

i v současnosti: „… mám prostě obavy… když si babička bere naši dcerku, tak aby se s ní 

nevybourala v autě, protože je prostě plašan… Příklad. To mě děsí“ (Účastník č. 1). 

Například Účastník č. 5 uváděl: „Třeba když pokaždé nasedám do auta… že najedu na 

kluzkej povrch nebo náhodou bude někdo blbě předjíždět… nebo mě může trefit šlak“ Jak 

dále tento účastník pokračuje, už to má v tý hlavě nějakej větší prostor, že stačí jako 

vteřina. Že to vůbec nemáme v rukou… že to jsou dvě strany jedné mince… ta smrtelnost… 

ta křehkost toho života… má to samozřejmě nějaký pozitiva… ta vděčnost za spoustu věcí… 

Ale také je to spojený s nějakým větším strachem a úzkostí.“ Účastník č. 6 si tuto 

přirozenou reakci vysvětloval následovně: „… ty emoce spojené s tou konečností jsou 

daleko silnější… a ten náš frontální mozek… který je zodpovědný za kognitivní reflexe… 

tak to stejně převálcuje. A najednou, co si člověk perfektně přečte a myslí si, jak už to má 

všechno zpracováno, tak prostě přijde ta síla té emoce.“ 

Někteří participanti však uváděli, že uvědomování si vlastní smrtelnosti 

v nich strach nevyvolává, nebo si toho alespoň nejsou vědomi. Jak uváděl například 

Účastník č. 3: „… nepamatuju si, že bych pociťovala nějaký významný strach ze smrti… 

Nikdy mě to neděsilo… Fakt nepociťuju nějaké obavy.“ Jak dále tento participant 

pokračoval: „Mám samozřejmě obavy o blízký, že když by se se mnou něco stalo… 

Obzvlášť, kdyby to přišlo nějak nečekaně.“ Z rozhovorů vyplynulo v této souvislosti 

zajímavé zjištění, a to že participanti pociťují mnohem větší strach spojený se smrtí 

blízkých: „… ale vlastně mám mnohem větší strach ze smrti svých blízkých, protože jsem 

si zažila, jak to jako bolí… a že ten svět to obrátí naruby… Takže tam to zažívám nějak 

intenzivněji“ (Účastník č. 5) či strach, jak by se jejich blízcí vyrovnali s jejich vlastní 

smrtí: „… s tou smrtelností těch blízkejch je to mnohem horší. A myslím si, že i ta moje 



83 
 

smrtelnost je právě kvůli těm mejm blízkejm vlastně pro mě horší. Vím, že by tím trpěli ti 

moji blízcí, a proto bych nechtěl umřít“ (Účastník č. 4). Podobně se vyjadřovali i další 

účastníci: „Jako u smrti své… že kdyby se to mělo stát někdy teď, tak vlastně by mě strašně 

mrzelo to, že by to museli zažívat třeba moji rodiče, kteří jsou starší, a které by to asi hodně 

bolelo… ale na druhou stranu… u smrti těch blízkých… tak je to stejné, strach z toho, že tu 

nebudou“ (Účastník č. 2). Tento strach dávali mnozí participanti do přímé úměry 

s věkem i vztahovou blízkostí: „… u těch starších lidí v rodině jsem na to připravenej, 

myslím si, dobře… U babičky, u dědy… U rodičů zase míň a ještě míň třeba, kdyby měla, 

nedej Bože, umřít moje snoubenka. Tak to by byla největší rána“ (Účastník č. 4). 

Někteří participanti také uváděli, že strachu ze smrti si všímají v jejich okolí: 

„… to okolí se bojí tý smrti… Bojí se velkejch emocí a toho, že prostě k tomu ty slzy patří, 

patří k tomu ty divný otázky a to smýšlení… o hodnotě života“ (Účastník č. 5). 

7.4.2 Obranné strategie a znecitlivění 

Další, poměrně přirozenou reakcí, která velmi často následuje po uvědomění 

si smrtelnosti a strachu s ní spojeným, jsou určité obranné reakce, které tento strach 

pomáhají participantům zmírnit: „Všichni máme strašně moc takových zjemňovadel 

a zlehčovadel a polštářků, které nám brání, abychom to nechávali dlouhodobě na sebe 

doléhat… Že mi přijde, že celá ta naše společnost je prostě postavená na neskutečném 

polstrování a určité významné obranně vůči lidské pomíjivosti“ (Účastník č. 6). Určitý 

příklad uvedl například Účastník č. 5: „Když nějaký máme umře dítě… říkáme si, Ježiš, 

co dělala, to by se mě nestalo. A to je obranej mechanismus… myslím, že každej ho máme… 

Protože fakt si připustit to, že to vůbec nemáme v rukou, o je fakt šílený. A je to nějak 

ohrožující… A je těžký se s tou úzkostí nebo s tím strachem nějak naučit žít…“ Jak dále 

tento účastník pokračuje, určitým opakem je naopak jistá otupělost či necitlivost, 

zmiňovaná již v subkategoriích Profesní kontakt a Častost setkání s tématem 

smrtelnosti: „A druhá stránka věci může bejt prachsprostá otupělost. Že když dennodenně 

něco umírá, tak už nám to nepřijde nějak zvláštní, dokud se to nedotkne nás osobně.“ 

Jistou obrannou strategií může být například humor: „že třeba nějaký kamarád 

ohledně toho udělá nějaký humor… a já říkám, to je fakt pravda, my tu za chvíli nebudem, 

budem mrtví… ale já to nemyslím negativně… Já to myslím jenom, ať si to uvědomují. Že to 



84 
 

je dobré vědět“ (Účastník č. 2). Další obranou reakcí může být také zapomínání 

či vytěsnění: „… uvědomuji si, že jsem spoustu věcí vytlačil… kolik věcí, které prostě ta 

moje mysl zapomněla… Jenom občas mi to takhle jako vyvstane“ (Účastník č. 6). 

7.4.3 Smíření a klid 

Někteří účastníci vyjadřovali explicitně, jiní implicitně, přesvědčení o jejich 

smířeností či vyrovnanosti se smrtelností: „… poslední roky, i s tím, jak jsem si prostě 

nacházel nějaký tyhle ty svoje víry, tak můj konkrétně vztah k tomu, že tady prostě nebudu 

nebo bych nebyl, mi přijde, že je relativně vyrovnaný… v tom smyslu, že jsem se naučil sám 

sebe nepřeceňovat nebo se neprožívat… Já si myslím, že když člověk nad tím přemýšlí 

a připouští si to, že to prostě je schopen potom líp zvládnout, ty situace, které přichází 

přirozeně v tom životě i ty, které přijdou“ (Účastník č. 1). Jak ale dále stejný participant 

uváděl: „… je možný, že třeba ten svůj pohled na tu smrt ještě přehodnotím, teď jsem 

takový hrdina, protože mám prostě ještě babičky a dědy… mám ty prarodiče i rodiče… 

neumřela mi ani máma, ani táta nebo sourozenec, takže tohle jsem zatím ještě nezažil… Já 

vlastně nevím, jak zareaguju, až se něco stane… Že teďka jsem uvědomělej hrdina, 

neznamená, že jím budu, až s tím budu plně konfrontován.“ Podobně se vyjadřoval i další 

účastník: „… to, co jsem řekla, působí vlastně tak, že smrt je super. Ale jako určitě 

si myslím, že… se na to nemůže člověk úplně připravit. Když by mě ta smrt v nějaké blízké 

době potkala, ať už jako u blízkých nebo u mě, že bych třeba věděla, že mám za chvíli zemřít, 

tak to stejně bude jako hodně, hodně těžké a určitě to bude strašně náročné a nebudu asi 

úplně šťastná. Určitě je to jiné ve chvíli, kdy… ji nemám úplně blízko, v rámci těch bližních“ 

(Účastník č. 2). Jak také uváděl Účastník č. 6: „něco jako dospělý člověk, který je schopen 

opravdu přijmout se vším všudy vlastní konečnost, pravděpodobně neexistuje.“ 

7.5 Důsledky uvědomování si smrtelnosti 

Ať už pozitivní či negativní vnímané důsledky uvědomování si smrtelnosti 

byly dalším stěžejním tématem výzkumných rozhovorů. Tato kategorie se skládá 

ze dvou subkategorií, které dělí tyto důsledky na pozitivní a negativní. Zajímavým, 

i když ne překvapivým zjištěním, kterému se budu také dále věnovat v diskuzi, je 

velké množství vnímaných pozitivních důsledků, které jednotliví účastníci uváděli 

a naopak poměrně častá absence vnímaných negativ reflektování smrtelnosti. Pro 



85 
 

jejich množství a větší přehlednost jsem se rozhodnul roztřídit jednotlivé pozitivní 

důsledky na následující subkategorie.  

7.5.1 Změna životních priorit 

Jednou ze mnoha zaznamenaných subkategorií pozitivních důsledků byla 

změna v životních cílech a prioritách účastníků v důsledku hlubšího uvědomování 

si konečnosti života. Jeden účastník například uváděl: „… mám kolem sebe spoustu 

ambiciózních lidí… a oni pořád říkaj „a já musím ještě tohle a dokud neudělá tohle, nebude 

tohle a prostě ještě tady musím bejt, abych udělal tady ten dům a támhle auto a tři děti 

a to…“ A já jsem se od tohohle nějak oprostil“ (Účastník č. 1). Podobně se vyjadřoval 

také Účastník č. 6: „Takže toto mě třeba hodně pomáhá umenšit takové ty moje egocentrické 

prostě projevy. Tak tam hodně s tím pracuju.“ 

Často účastníci zmiňovali potřebu smysluplných životních cílů: „… hodně 

jsem si uvědomoval tu konečnost, co tady teda chci za ten život stihnout… že jsem to začal 

takhle víc pojímat, že už si nemůžu jen tak jako vymýšlet… že už bych se měl nějak 

rozhodnout pro to, co teda je fakt smysluplný… že ten můj čas je teda nějak konečnej a tím 

pádem ho mám věnovat těm smysluplnejm věcem, pokud můžu. Takže určitě i nějaký tohle 

to… neplýtvání časem“ (Účastník č. 4). Podobně se vyjadřoval i Účastník č. 5: „… jsou 

pro mě důležitý nějaký hodnoty… aby ten můj život měl nějakej smysl. Vidím ho hodně ve 

svý práci, vidiím ho v tom, jaká můžu třeba bejt kamarádka pro svý blízký… jaká můžu bejt 

dcera a třeba někdy jako partnerka… ty vztahy vnímám jako důležitý.“ 

Někteří účastníci také uváděli, že jim vědomí konečnosti života pomáhá při 

jejich různých životních rozhodnutích: „Dává to možnost tváří v tvář tomu rozlišit, co 

v životě je podstatné a co je nepodstatné. A že těch podstatných věcí vlastně v životě moc 

není. Že prostě chcete mít nějaký kvalitní vztah… vztahy… nemusím jich mít ale moc… 

Nemusím zažít všechno. Nemusím mít takové to prostě FOMO, ale prožívat víc tu 

přítomnost. Všímej si prostě maličkostí, raduj se z maličkostí. Buď spokojen s tím, co máš a 

snaž se prostě přinášet klid, urovnání, pokoj. Jo, takový ty úplně univerzální, základní lidské 

potřeby“ (Účastník č. 6). Podobně se vyjadřoval i Účastník č. 3: „… jsem třeba v něčem 

rozhodnější. Že něco, kolem čeho bych dřív chodila delší dobu nebo bych se obávala něčeho… 

tak vlastně dneska si říkám… na to už není čas. A to není tak, že bych si myslela, že brzo 



86 
 

umřu, ale prostě jako ten život vím, že není nekonečný a chci ho ještě kvalitně prožít. Takže 

možná mi to pomáhá… takovým principem trošku jako Occamovy břitvy. Prostě se věnovat 

těm zásadním věcem a ty méně zásadní vůbec nebrat v potaz… že mám tendenci uvědomění 

toho, že to tady nemám navždy, tak některé věci přehodnocovat nebo jinak vnímat.“  

7.5.2 Zvýšená motivace 

Uvědomování si vlastní smrtelnosti a spolu s tím i časové omezenosti života 

dává účastníkům pocit určité naléhavosti a je pro ně významným motivátorem: „… 

ta smrt je možná takový jako motivátor… Jako hele, fakt tady máš omezený čas a ta smrt 

se může stát vlastně kdykoliv, tak žij ten život teda nějak dobře, nějak jako opravdu tak 

pravdivě a tak, jak bys ho chtěl žít… když se ve mně třeba objeví nějaká touha něco udělat, 

tak té touze naslouchat a potom jít za ní… A u těch jiných lidí, třeba i starších, tak 

si uvědomuješ, že ta smrt vlastně tady je úplně třeba blíž… a může se stát kdykoliv. Tak tam 

je to zase takový motivátor, žít ty vztahy tak, abys nelitoval toho, když ten člověk odejde…“ 

(Účastník č. 2). Podobně se vyjadřoval i Účastník č. 6: „… je to paradoxně jako velice 

oživující. Že člověk, když prostě najednou si uvědomí, že má nějakou konečnost, tak alespoň 

u mě v té vědomé části, to nezpůsobuje nějakou úzkostlivost, ale spíš jako opravdu tu snahu 

prožít ten život… ten den, ten okamžik, co nejkvalitněji… Mě prostě přijde, že ta smrt je 

neskutečným palivem… Palivem zajet na hlubinu.“ 

Jiní účastníci se snaží strach ze smrti využívat v kontextu zvýšené motivace 

ke svému prospěchu: … mám tu hlavu… odjakživa… nastavenou do nějakých strachů 

nebo malování čerta na zeď… Tak se to snažím jakoby zneužívat tak, abych z toho měl nějaký 

jakoby profit, aby mi to vlastně pomohlo… vlastně mi to pomáhá si říct „hele, teď je to úplně 

naopak, buď rád, že teď a tady to můžeš vzít a jít to vyzkoušet… připrav se, udělej to nejlíp, 

jak dokážeš a vždyť je to vlastně skvělý, že to můžeš udělat…“ Protože se taky může stát, 

že prostě za rok třeba, když to přeženu… tady nebudeš… díky tomu se právě snažím ty dny, 

kdy to tak prostě není, si užívat anebo prostě žít správně a naplno“ (Účastník č. 1). Často 

pro mnohé z nich znamená smrt určitou motivaci pro dosahování jejich cílů: „… 

vím, že to jako jednou přijde, ale chtěla bych, aby to přišlo jako ve chvíli, kdy už … prostě 

budu mít pocit, že jsem udělala nějako jako smysluplnějšího… Vlastně tady něco jako 

zanechat významnýho alespoň třeba pro pár jedinců“ (Účastník č. 5). Jak dále tento 

participant dodává: „zároveň vím, že když se něco stane, no tak se to hold nestane. Bylo 



87 
 

by fajn, kdybych měla tu možnost, ale nemusím… je fakt, že to nemám tak… co kdybych 

zítra umřela, tak teď se budu tlačit do nějakejch velkejch výkonů a nebudu kvůli tomu spát, 

abych to stihla, kdyby mě náhodou trefilo. Tak to nemám.“ 

7.5.3 Smysluplné prožívání času 

S odstavem výše se pojí také často účastníky zmiňovaná snaha o kvalitní 

trávení jejich času: „… ten čas trávit fakt kvalitně. Ať už to znamená cokoliv, tak hlavně 

ať je strávenej kvalitně… to neznamená, že mám být nutně produktivní, ale ať je ten čas 

prostě… ať stojí za to… když je to tady omezeně“ (Účastník č. 4). Dle Účastníka č. 2: „… 

se to jako pojí určitě s tím… nepromarnit tady čas něčím, co třeba jako nechci dělat nebo 

v čem nevidím smysl.“ Podobně se vyjadřoval i Účastník č. 1: „… mám to poslední dva 

nebo tři roky, jsem si došel k tomu… asi i díky tomu stoicismu… že prostě se jako snažím 

v ty daný dny, co mám tady k dispozici, prostě dělat to nejlepší, co dokážu a víc jako neumím 

a prostě neudělám. Tak, abych… až se otočím za tím životem, tak abych prostě mohl říct, 

že jsem to neodflákl nebo že jsem udělal to, co jsem mohl. Abych odešel v takovém pokoji.“ 

Se snahou smysluplně prožívat přítomný okamžik se dle participantů nepojí 

jen důraz na dosahování vytyčených cílů. Mnozí z nich zdůrazňovali i důležitost 

kvalitně stráveného času formou odpočinku: „… já si nemyslím, že dennodenně žiju 

nějakej hluboce naplněnej smysluplnej život. Někdy prostě proválím celý dny u nějakýho 

seriálu… není to ideální, ale vlastně cejtím, že to teď jako potřebuju, protože jsem třeba 

unavená nebo se necejtím na žádnou činnost…  A jsem s tím v pohodě“ (Účastník č. 5). 

Jiný účastník se vyjadřoval v podobném duchu: „… ale zas se to nesmí přehánět. Teďka 

taky rád tlenivím, jakože jen tak lenivím a u toho si představuju, že tlím. Takže ne, že by 

kvůli tomu ze mě byl workoholik, ale spíš ten čas fakt strávit kvalitně“ (Účastník č. 4). 

7.5.4 Orientace na přítomnost 

Za další veskrze pozitivní důsledek uvědomování si smrtelnosti označovali 

účastníci: „větší ukotvenost v prostoru a čase… A zjednodušení života, si myslím“ 

(Účastník č. 6). Jak uváděl další účastník: „To, co v tom spěchu jsem třeba dřív vůbec 

nevnímala nebo hrozně málo, tak teď to vnímám mnohem vědoměji, s mnohem větším 

úžasem. A to je možná o tom, ten úžas. Že jsem se vlastně naučila žasnout. To zní divně, ale 

pro mě je v tom vlastně neskutečná nabíjecí síla. V tom, že spousta obyčejných věcí ve mně 



88 
 

vzbuzuje úžas… Jsou to třeba ty ptáci… ráda koukám na život. A to můžou bejt ptáci, včely, 

různej jinej hmyz… vydržím na ně takhle koukat fakt poměrně dlouhou dobu a mám u toho 

takovej hřejivej pocit“ (Účastník č. 5). Účastník č. 1 uváděl zase jiný příklad: „Rád, když 

jdu do práce, se kouknu do nebe a jen tak si uvědomuju ten svět, který mě obklopuje.“ 

7.5.5 Vděčnost 

Se zvýšenou vnímavostí se pojil také zvýšený pocit vděčnosti. Téměř všichni 

účastnici zmiňovali, že vědomí konečnosti jim pomáhá: „vážit si toho, nebrat spoustu 

věcí jako samozřejmost, bejt hodně vděčná… že so najednou dokážu užívat spousty 

obyčejných věcí… ráda si užívám těch úplně bazálních věcí. To, že můžu si dát s našima 

kafé, můžu jet s kámoškou na výlet, že můžu civět z okna a čumět 10 minut na ptáky, jak 

se krmí z krmítka“ (Účastník č. 5). Podobně se vyjadřoval i Účastník č. 6: „… co bych 

podtrhl, fakt prostě všímání si drobností, maličkostí a opravdu se prostě radovat z takových 

hloupostí, jako je, že je zase nový den a že si můžu dát kafé… To uvědomování si té smrti je 

pro mě nějakým zvláštním způsobem něco velice uklidňujícího, co mě prostě přivádí 

k životu… ta smrt… mi vlastně odkrývá krásu… nesamozřejmost … hloubku života.“ 

Účastník č. 1 zase uváděl, že mu vědomí vlastní smrtelnosti pomáhá: „být 

jako vděčný za to, že prostě jako tenhle ten problém já neřeším anebo že ho nemusím řešit… 

může se stát cokoliv a už to prostě nikdy nebude takový… může to přijít okamžitě. A když 

máme to štěstí, že… jsme všichni v pohodě, máme zdravé děti a nějakou práci a kde bydlet 

a co jíst a kde spát, tak je to vlastně jako… obrovský dar, že tady na tom světě to můžeme 

takhle prožít. Takže to si rád připomínám, protože ta pomíjivost je obrovská.“ 

Mnozí participanti také uváděli, že pociťují hlubší vděčnost za své blízké: „… 

že člověk je rád za to, že ještě ty rodiče má… že ty věci nejsou samozřejmé“ (Účastník č. 6).  

7.5.6 Prohloubení vztahů s blízkými 

V návaznosti na zvýšenou vděčnost za mnohé aspekty jejich života jakožto 

pozitivního důsledku uvědomování si smrtelnosti někteří participanti také uváděli 

prohloubení vztahů s blízkými: „… ono si najednou uvědomíte, že ty vztahy mají 

obrovskou hodnotu. Říkáte si… to jediný, co má smysl, jsou ty vztahy… potřebujeme fakt 

mít ty jako dobrý vztahy. A že bez toho je prostě všechno těžší“ (Účastník č. 5). Jak dále 



89 
 

tento účastník popisuje, platí zde jistá specifika: „A je to teda pro mě jednodušší 

ve vztazích novějších, což jsou třeba přátelé a podobně. A vlastně těžší je to třeba s rodičema, 

kde už samozřejmě historicky jsou ty vztahy nějak nastaveny i tím, jaký jsou rodiče. Kdybych 

prudce změnila nějak svý chování, tak je vyděsím, takže na ně jdu tak pomalejc… Ale jako… 

pomohlo mi to třeba mít mnohem lepší vztah se svejma rodičema, bejt k nim chápavější, 

tolerantnější… Že věci, které mě dřív hrozně vytáčely, teď beru jako s úsměvem.“  

Určitý nadhled ve vztazích zmiňovali i další participanti, například Účastník 

č. 6: „Já si myslím, že určitě mi to dává určitý nadhled… Že třeba nad čím jsem se takzvaně 

čertil ve vztahu k mému tátovi a jeho vlastnostem, tak už více méně mě to nechává v klidu… 

Ať už ten strávený čas není třeba úplně stoprocentní a není úplně ideální, když jsme spolu… 

přesto je to takové… o klidnosti a eliminaci věcí, které by mě před tou dobou vadily… Takže 

si myslím, že to dává člověku takový nadhled a že prostě neřeší, jak se říká lidově, hlouposti… 

neztrácí se v nějakých druhotnostech.“ či Účastník č. 3: „Myslím si, že mi to pomáhá 

postupem času získávat větší nadhled nad některýma věcma, který jsem dřív prožívala jako 

strašně vážný a dneska mi připadají malicherný. Ať už to jsou různý spory nebo majetkový 

věci nebo nějaký vyhraněný názory některých lidí a tak… Je to jedna z věcí… pravděpodobně 

ne jediná, který mi pomáhají k tomu nadhledu.“ Krásně to shrnul Účastník č. 2: „… žít 

ty vztahy tak, abys nelitoval toho, když ten člověk teď odejde.“ 

7.5.7 Negativní důsledky 

Při otázkách na možné negativní důsledky uvědomování si smrtelnosti 

mnozí účastníci uváděli, že si žádných nejsou vědomi: „No první reakce byla, že bych 

řekla, že ne“ (Účastník č. 3). Podobně se vyjadřovali i další: „Jako asi bych neřekla, že mi 

to přináší vyloženě něco negativního“ (Účastník č. 2). Jiní účastníci zase uváděli pouze 

hypotetické negativní důsledky: „… tak samozřejmě to může skýtat velké nebezpečí, 

pokud tam člověk nemá nějakou tu perspektivu z hlediska věčnosti. A pokud ten člověk 

se opravdu pouze omezí na tento prostor a čas, na tu svoji konečnosti, tak u některých velice 

citlivých jedinců to může fakt vést k tomu řešení, že to si radši vzít život… anebo že ten 

život prostě nemá žádný smysl a že to je takové komfortnější čekání na smrt… stejně tě 

za chvilku přestane všechno bavit, všeho sis užil… to může být takový destruktivní dopad 

na člověka… ono to fakt může vést do nějaké takové neživotnosti toho člověka. Že si vytvoří 

nějakou krustu, kde se snaží nějak rychle něco prožít, ale vlastně si ten život nepřipouští. 



90 
 

Žije jenom tak, do jaké míry je to pro něj bezpečné… Anebo to může vést k tomu, že se začnu 

prostě chovat bezohledně. Urvi, co můžeš… Tak to může být nějaký negativní dopad, pokud 

nad tím člověk začne přemýšlet a nemá tam vidinu něčeho hlubšího“ (Účastník č. 6). Jak 

také Účastník č. 6 dodával: „Ono to totiž fakt nemá řešení. Stejně má člověk tendence 

upadat do nějakých jistě ne pozitivních scénářů… Spíš tam převládají… z mé vlastní reflexe 

a literatury ty negativní scénáře, když se tím člověk zabývá… Opravdu si troufnu tvrdit, 

že málo kdy bývají nějaké ty pozitivní scénáře, které by skutečně ovlivnily kvalitu člověka. 

7.6 Interakce připomínky – faktory  

7.6.1 Vzpomínky 

Vzpomínky na různé setkání se smrtí a zážitky s tím související působí nejen 

jako připomínky smrtelnosti, ale také toto uvědomování ovlivňují. Někteří účastníci 

uváděli, že se v jejich primárních rodinách bavili o smrti otevřeně: „… vždycky 

se komunikovalo i to, že někdo zemřel. Nepoužívaly se takový ty zjemňující výrazy, jako 

spinká nebo odešel… jednalo se nějak jako na rovinu… vždycky se o tom otevřeně mluvilo 

i před náma, před dětma“ (Účastník č. 5), jiní sdělovali, že toto téma nebylo v jejich 

primární rodině běžné: „… to byla taková ta typická rodina… něco málo se řekne, ale ne 

nějak extra do hloubky“ (Účastník č. 4). Podobně se vyjadřovali i jiní účastníci: „Řekla 

bych, že se to asi nikdy netabuizovalo… Ale taky si úplně nevybavuju, že by se o tom 

vyloženě nějak cíleně diskutovalo nebo bavilo“ (Účastník č. 2). Účastník č. 6 uváděl, 

že komunikace o tomto tématu v jeho primární rodině neprobíhala: „Nebavili jsme 

se o tom vůbec… nikdy jsme se nebavili explicitně o smrti a o konečnosti.“ 

Často také různí účastníci zmiňovali lítost, kterou zažívali, když s nimi 

nebylo v primárních rodinách o smrti komunikováno upřímně či otevřeně: „A bylo 

mě i líto, že vlastně tím, že u nás se jako nemluvilo o tom, když byl někdo vážněji nemocný, 

že vlastně odpadlo i takové to… že jsme přišli o ty poslední chvíle… nebo v tom smyslu nějak 

s tím člověkem strávit ten poslední čas nějak aktivně… že místo toho, abychom do nekonečna 

doufali, že to ještě bude dobrý, tak jsme mohli naopak být s tím člověkem u toho, co byly ty 

jeho poslední chvíle“ (Účastník č. 3).  

Případně také účastníci zmiňovali, že různé negativní zážitky z rodinných 

pohřbů měli výrazný vliv na to, jak se k vlastní smrtelnosti a jejímu uvědomování 



91 
 

staví dnes: „… celý ten pohřeb byl právě takovej dost neutěšenej… neřeklo se tam v tom 

kostele vůbec nic osobního… připadal jsem si hrozně nepříjemně… mi to přišlo takový jako 

falešný ty emoce… Celý to právě ve mně zanechalo takovou pachuť, že to není vůbec 

uspokojivej způsob rozloučení se“ (Účastník č. 4). 

7.7 Interakce faktory – vyrovnávání se 

7.7.1 Inspirace 

Mnozí účastníci uváděli, že nejen v jejich větším uvědomování si smrtelnosti, 

ale také ve způsobech, jakými se vyrovnávají s tímto vědomím, se často inspirovali 

různými autory či odborníky. Jak uváděl Účastník č. 3: „… vzhledem k tomu, že tý 

literatury, ať už beletrie nebo i nějaké naučné literatury v tomhle tom tématu, mám načteno 

docela hodně… I tak jako nakoukáno třeba filmy… Určitě to nějaký vliv na mě má.“ 

Pro Účastníka č. 1 je v tomto kontextu významný například filozofický směr 

stoicismus: „… jak to říkají stoici… taková ta negativní vizualizace, že prostě vím, že se to 

může stát a že to prostě může přijít. Ale díky tomu se právě snažím ty dny, kdy to tak prostě 

není, si užívat anebo prostě žít správně a naplno.“ Pro Účastníka č. 6 je v této souvislosti 

důležitý jeho zájem o existenciální filozofii: „… hodně jsem právě četl věci z této oblasti. 

Hodně jsem se o to zajímal… Tak… tak už tím nějakým způsobem začala ta předpříprava 

na něco takového, jako je ta reálná zkušenost se smrtí. Takže tak jsem to potom začal nějak 

víc intenzivně promýšlet.“ Ten stejný účastník dodává: „… jsem si vzpomněl na toho 

Freuda, co mě před 10 lety jako oslovilo a co mě pořád jako takový určitý leitmotiv s tímhle 

tématem pojí, tak to je právě… Chceš-li žít, mysli na smrt.“ Ještě další účastník zase 

zmiňoval významné literární autory: „… vím, že jsem jela tenkrát v ruských klasicích 

a Dostojevský a takhle… kde o tom byly hodně ty úvahy… nebo Nietsche a tyhly ty. A jsem 

se do toho dost položila v tomhle směru.“ 

Účastník č. 1 také uváděl, že jej v jeho vztahu ke smrtelnosti inspiroval i jeho 

kamarád: „Vždycky se mi vkrádá v tomto tématu věta mého kamaráda, který vždycky 

říká… Carpe diem, dokud žijem… Jako užívej život… užívej dne, dokud tady jsi.“ 



92 
 

7.8 Interakce vyrovnávání se – důsledky 

7.8.1 Postoj ke smrti 

Se způsoby, jakými se jednotliví účastníci vyrovnávají s vědomím konečnosti 

života, i s tím, jaké vnímají důsledky tohoto uvědomování, se pojí také jejich postoj 

ke smrti obecně. Jak uváděl například Účastník č. 3: „… řekla bych, že tu myšlenku 

jako takovou… že ji přijímám jakoby víc v klidu“ Ten stejný účastník však také dodával: 

„… myslím si, že to fakt není jediná správná cesta, že jich je strašně moc a že je úplně 

přirozený, že si to někdo pustí blíž, někdo ne. Že tohle je nějaká moje cesta… ale že mi přijde 

úplně pochopitelný, že pro někoho by todle vůbec nebylo a najde si zase úplně něco jinýho.“ 

Účastník č. 2 pro změnu uváděl, že nad jeho vlastním vztahem ke smrti jako takové 

se paradoxně příliš nezamýšlí „… to je vlastně docela těžké. Ačkoliv mi přijde, že o té 

smrti hodně mluvím, tak vlastně zamyslet se, jaký já k tomu mám vyloženě vztah… možná, 

že jsem o tom tak nepřemýšlela.“ 

Jak již bylo vícekrát v předchozích subkapitolách zmíněno, i přesto, že mnozí 

z účastníků považují svůj vztah ke smrti za poměrně vyrovnaná, zároveň pociťují 

určitý strach, který je spojen především s představou, že by mohli zemřít v blízké 

době: „… mám takový jako doufání… touhu… aby to jako nebylo brzo… nechci ještě umřít. 

A jako vím, že to jednou přijde, ale chtěla bych, aby to přišlo ve chvíli, kdy už… budu mít 

pocit, že jsem udělala něco jako smysluplnějšího… že jsem obklopená těma lidma, které mám 

ráda… že jsem se postarala o svý rodiče… Tohodle bych se chtěla dožít“ (Účastník č. 5). 

Obdobně se vyjadřoval i Účastník č. 4: „Moje smrt je vlastně hrozně v pohodě. Fakt by 

mi nevadilo umřít. Řekl bych si, že je to škoda, že zrovna teďka v tom věku, kdy se tak těším 

na věci, co se ještě budou dít. Že by bylo škoda to neprožít. Ale řekl bych si, že to tak má být. 

Myslím, že bych to přijal v pohodě.“ 

7.9 Interakce důsledky – připomínky 

7.9.1 Otevřenost tématu smrtelnosti 

Na základě výzkumných rozhovorů s účastníky také mimo jiné vyplynulo, 

že i díky převážně pozitivním důsledkům uvědomování si vlastní smrtelnosti jsou 

tomuto tématu více otevření a jsou na něj citlivější na jeho připomínky, které vnímají 



93 
 

o to více: „„… možná v tom smyslu, že když o tom víc přemýšlím, že jsem jako citlivější 

na to téma… když se někde kolem mě ocitne… víc si toho všímám, jsem to na víc citlivější 

a víc o tom třeba i přemýšlím. Že mi to připomene třeba něco, co takhle vidím. To může být 

ať už vyprávění někoho nebo třeba nějaká událost… A vlastně každá takováto událost mi to 

ještě víc připomene“ (Účastník č. 3). Podobně se vyjadřoval i Účastník č. 1: „… tu svoji 

konečnost i uvědomuju spíš v posledních letech. Mnohem víc než dřív.“ 

S větší otevřeností tématu smrti a smrtelnosti se pojí také častější komunikace 

s blízkými o těchto otázkách: „… jsem byla potěšená tím, že se jsme se s rodiči začali bavit 

o věcech… jako o konci života. Oni vědí, že.. se dost o to téma zajímám a sami mají už 

takovou potřebu si to uspořádat. Takže jsme se začali bavit o tom, jak by si představovali 

pohřeb… poslední chvíle, nakousli jsme téma dříve vysloveného přání“ (Účastník č. 3). Jak 

uváděl další účastník: „Bavíme se o tom v práce s kolegou… bavíme se o tom i s mojí paní“ 

(Účastník č. 1). Další účastník zase zmiňoval, že je na téma smrtelnosti citlivější 

i v komunikaci:, například s jeho příteli „Já se většinou chytnu asi toho, jako co řeknou… 

že něco tak utrousí o smrti“ (Účastník č. 2). 

7.10 Interakce uvědomování si smrtelnosti – faktory 

7.10.1 Vývoj 

Jak uváděli mnozí účastníci, uvědomování si smrtelnosti u nich procházelo 

určitým vývojem a tyto změny a nový náhled na toto téma ovlivňoval a ovlivňuje 

to, jakým způsobem si konečnost života uvědomují. Za první setkání se smrtí často 

účastníci označovali úmrtí v blízké rodině: „Úplně první moment? To budou asi takové 

ty dětské vzpomínky, když zemřel někdo v rodině“ (Účastník č. 3) či setkání s mrtvými 

živočichy: „…ve velmi raném dětství, když jsem si třeba všiml, že něco žilo a už nežije… 

Když jsem viděl nějakého ptáčka na zemi a tak dále“ (Účastník č. 6). 

Jednou z trajektorií vývoje v tomto kontextu je postup od nezájmu o téma 

smrtelnosti po pracovní, intelektuální či jiné hlubší zaujetí. Častý byl určitý předěl 

či zlomový okamžik v životě participanta: „Já si myslím, že to bylo asi tak nějak cíleně, 

vědoměji… jako se vypořádávat s tou konečností… kdy to vlastně začalo mít takový ten 

intelektuální charakter… tak to spíš bylo až v armádě. Ne že bych předtím o to nejevil nějak 

zájem, ale o nějakou systematickou snahu se s tím vypořádat po té stránce intelektuální… 



94 
 

nějak to myšlenkově zpracovat… tak to bylo opravdu až v období armády“ (Účastník č. 6). 

Jak dále tento účastník pokračuje, takovýchto zlomových okamžiků mohli účastníci 

prožívat více, v tomto případě následovala také dobrovolnická činnost v hospici: 

„Takže vlastně všechno to, co se týká té lidské křehkosti, tak tam opravdu člověk úplně ztratí 

iluzi. Nebo respektive jsem se probudil z toho Matrixu. Nechci říct, že to v armádě nebylo… 

ale tady to bylo opravdu největším předělem… jako by vám spadly ty šupiny z očí.“ 

Podobně to měli i další účastníci: „A pak přišel ten Covid a… ve mně to začalo tak nějak 

šrotovat… a to je právě ten moment, kdy jsem si hodně uvědomoval tu konečnost a co tady 

teda chci za ten život stihnout“ (Účastník č. 4). Účastník č. 3 popisoval jako určitý 

zlomový okamžik úmrtí v jeho blízkém okolí: „… když jsem se začala víc potkávat 

se smrtí ve svým blízkým okolí. Pravděpodobně při úmrtí prarodičů… víc jsem se tou 

otázkou začala zabývat a měla jsem potřebu si udělat sama pro sebe nějaký soukromý rituál 

nebo něco takového, nějaké skutečné rozloučení… To bylo někdy v době… kdy se to potom 

při studiu psychologie a sociologie snoubilo s  otázkami stárnutí a přibližování se tomu konci 

života a pak teda už ta fáze umírání… takže se to tak prolnulo ty témata všechny do sebe.“ 

 Z další z trajektorií v kontextu vývoje uvědomování si smrtelnosti může být 

považována změna od nižší k vyšší citlivost na toto téma a s tím související častější 

komunikace o daných otázkách s blízkými. Toto zjištění jsem již podrobněji nastínil 

v subkategorii Otevřenost tématu smrtelnosti. 



95 
 

8 ZODPOVĚZĚNÍ VÝZKUMNÝCH OTÁZEK 

VO č. 1: Jakým způsobem si jedinci uvědomují smrtelnost? 

Jedinci si smrtelnost uvědomují především jako vědomí omezenosti času, 

konečnosti a křehkosti života a nemožnosti mít život plně pod vlastní kontrolou. 

Toto uvědomování má většinou intelektuální a reflexivní podobu a může být také 

spojeno s přemýšlením o smyslu života, hodnotách či prioritách jedince. Vědomí 

smrtelnosti se u některých jedinců aktivuje každodenně nebo velmi často, u jiných 

spontánně a příležitostně v souvislosti s různými formami připomínek konečnosti 

života. Častost uvědomování si konečnosti života se také pojí s důležitostí, jakou 

tomu daný účastník připisuje. Intenzita tohoto uvědomování je, pokud je to možné, 

záměrně regulována. Jedinci si nedovolují nechat na sebe vědomí smrtelnosti zcela 

dolehnout, protože to může být psychicky vyčerpávající. Smrtelnost si jedinci 

uvědomují prostřednictvím různorodých připomínek, které lze rozdělit do několika 

hlavních oblastí. Jedná se o přímé zkušenosti se smrtí, nepřímé nebo symbolické 

připomínky, společenské a globální události a v neposlední řadě časovost a stárnutí. 

Samotné uvědomování si smrtelnosti prochází kontinuálním vývojem, především 

od nezájmu o téma smrtelnosti po hlubší zaujetí a otevřenost tomuto tématu. Vývoj 

se také vyznačuje určitými zlomovými okamžiky, jako jsou úmrtí blízkých osob.  

VO č. 2: Jaké faktory se s uvědomováním si smrtelnosti pojí? 

Způsob, jakým si lidé uvědomují smrtelnost, ovlivňuje souhra osobnostních 

rysů, spirituálního a existenciálního rámce, životních zkušeností i aktuální životní 

situace. Tyto faktory se navzájem prolínají a společně vytvářejí individuální přístup 

k tématu konečnosti. Na vnímání smrtelnosti má zásadní vliv osobnostní nastavení 

jednotlivce, především jeho citlivost, hloubka prožívání či třeba způsob přemýšlení 

o světě. Víra, spiritualita a osobní filozofie hrají v přístupu ke tématu smrtelnosti 

také klíčovou roli. Různé náboženské přesvědčení poskytují rámec naděje, smíření, 

avšak i ateistické pojetí smrti může jedinci přinášet pocit klidu a úlevy. Spiritualita 

tak funguje jako určitý stabilizační faktor, který jedincům pomáhá žít s vědomím 

konečnosti. To se mění i s věkem. S přibývajícím věkem i stárnutím blízkých se smrt 



96 
 

stává konkrétnější součástí života. Dalším faktorem je i osobní zkušenost se smrtí 

blízkého člověka. Významnou roli hraje i to, jak často se daný jedinec s tématem 

smrti setkává, ať už v jeho profesi, v rodině či v médiích. Příliš častý kontakt může 

vést k znecitlivění k tématu smrti a přílišnému využívání obranných mechanismů. 

Na samotné uvědomování si smrtelnosti a postoj ke smrti může mít také značný 

vliv způsob komunikace o smrti v primárních rodinách a vzpomínky s tím spojené. 

Jedinci se v tom, jak si uvědomují smrtelnost a jakým způsobem se s ní vyrovnávají, 

často inspirují od různých autorů, především odborné literatury. 

VO č. 3: Jaké jsou důsledky uvědomování si smrtelnosti? 

Uvědomování si smrtelnosti se ukazuje jako zkušenost, která může mít jak 

pozitivní, tak negativní důsledky. Vědomí konečnosti vede jedince k přehodnocení 

životních cílů a k posunu od cílů extrinsických k intrinsickým. Vědomí smrtelnosti 

může pro některé jedince představovat měřítko, podle kterého rozlišují podstatné 

od nepodstatného. Tento posun se projevuje ve větší rozhodnosti a odvaze žít podle 

vlastních hodnot, nikoliv podle očekávání okolí. Pro mnohé jsou myšlenky na smrt 

zdrojem vnitřní energie a motivace. Vědomí konečnosti působí jako připomínka 

omezenosti času. Tento impuls se pojí s potřebou žít přítomně, vnímavě a využívat 

čas co nejkvalitněji. Jedním z velmi častých důsledků bylo také prohloubení vztahů 

a citlivost k druhým lidem. S tím se pojí také větší tolerance, trpělivost a schopnost 

neřešit malichernosti. Důležitým pozitivním důsledkem je také větší vděčnost za to, 

co člověk má. Vděčnost je určitým stabilizujícím prvkem, který umožňuje přijímat 

konečnost života s menší úzkostí. Jen výjimečně jedinci uváděli, že uvědomování 

si smrtelnosti v nich vyvolává úzkost, nejistotu či existenciální tíseň. Někteří z nich 

upozorňovali na to, že nadměrná reflexe smrtelnosti může vést k pocitu prázdnoty 

či nihilismu, a to především v případě, když chybí smysluplný rámec, do něhož lze 

konečnost života zasadit. Celkově ale převažuje rovnováha a přijetí. 



97 
 

9 DISKUZE 

Cílem výzkumu bylo prozkoumat proces, prostřednictvím kterého si jedinci 

uvědomují smrtelnost a popsat, jaké důsledky se s tímto uvědomováním pojí. V této 

kapitole se zamyslím nad jednotlivými body, které výrazným způsobem ovlivnily 

realizaci výzkumu spolu s jeho výsledky. Zaměřím se především na výzkumný 

soubor, použité metody i interpretaci samotných výsledků, které se pokusím uvést 

do souvislosti s již realizovanými studiemi, které se zabývali stejným či podobným 

výzkumným problémem. V neposlední řadě v této kapitole reflektuji i možné limity 

výzkumu a nabízím nejen doporučení pro další výzkumy, ale také návrh možného 

využití výsledků tohoto výzkumu.  

9.1 Výzkumný soubor 

Samotný výzkumný soubor nabízí mnoho podnětů k zamyšlení. Výzkumný 

problém této magisterské diplomové práce představuje pro naprostou většinu lidí 

velmi citlivé téma. Na mírné nepochopení či rozpaky ze strany okolí při diskuzích 

o tématu mé práce jsem byl částečně již připraven díky mé bakalářské diplomové 

práci, která se zabývala podobně citlivým tématem. Spolu s tím jsem opět očekával 

určité komplikace při procesu hledání vhodných participantů. Tato má očekávání 

se naplnila pouze částečně. Najít dostatek možných účastníků mi trvalo poměrně 

delší dobu, než jsem očekával. Původním předpokladem bylo, že se mi jich podaří 

najít dostatečný počet metodou samovýběru. Brzy jsem však usoudil, že takovýmto 

způsobem by se mi nepodařilo oslovit dostatečně široké spektrum participantů, co 

se forem konfrontace se smrtelností týče. Z tohoto důvodu jsem se brzy uchýlil také 

ke druhé použité metodě výběru, a to prostému záměrnému výběru. V konečném 

důsledku tento krok hodnotím veskrze pozitivně, neboť díky tomu můj výzkumný 

soubor čítá účastníky, kteří se s vlastní konečností či konečností cizí konfrontují 

nebo konfrontovali různorodými způsoby. Vzhledem k tomu, že spektrum různých 

forem konfrontací se smrtelností je však mnohem širší, považuji tento aspekt také 

za slabou stránku této studie, což budu dále reflektovat v podkapitole 9.4. 



98 
 

Můj výzkum byl zaměřen na ty jedince, kteří si smrtelnost uvědomují zcela 

záměrně či cíleně. Tímto zacílením se výrazně lišil od již mnohokrát zmíněného 

výzkumu McEwanové, McDermotta a Hefferonové (2018), který byl pro mou studii 

v mnoha aspektech určitou inspirací. Jejich studie si podobně kladla za cíl pochopit 

procesy, jak lidé prožívají a chápou svou vlastní smrtelnost, co dělají pro tlumení 

úzkosti ze smrti a jak je myšlenky na smrt pozitivně či negativně ovlivňují. Zaměřila 

se však na ty jedince, kteří se nad konečností života nezamýšlí záměrně nebo cíleně. 

V tomto aspektu spatřuji mezi jejich a mým výzkumem významný rozdíl. Má studie 

je tak jistým rozšířením jejich výsledků v důsledku zkoumaní velmi zúžené skupiny 

jednotlivců, která však zcela jistě nabízí inspiraci i pro běžnou populaci. Tomuto 

kontextu mého výzkumu se budu věnovat v dalších podkapitolách.  

 Během procesu hledání participantů metodou prostého záměrného výběru 

jsem se setkal pouze s jedním odmítnutím, jehož důvodem byl nedostatek časových 

možností potenciální účastnice. Během hledání participantů metodou samovýběru 

se celkově třikrát stalo, že potenciální zájemci o účast ve výzkumu se mnou po určité 

době přerušili online komunikaci. S jednou možnou účastnicí, která projevila zájem 

o účast ve výzkumu, jsem se individuálně domluvil, že bude vhodnější její účast 

zamítnout. Důvodem byla aktuálně prožívaná život ohrožující nemoc v její rodině. 

Přesto, že sama zájemkyně uváděla, že by pro ni výzkumný rozhovor na toto téma 

nebyl nijak traumatizující, pokusil jsem se z etických důvodů jakékoliv potenciální 

újmě předejít a se zájemkyní jsme se dohodnuli na její neúčasti. 

Otázka samotného výběru účastníků mě také vedla k zamyšlení se nad tím, 

zda se budou ti jedinci, kteří projeví zájem o účast ve výzkumu či budou souhlasit 

se zapojením do jeho průběhu, určitým výrazným způsobem lišit od těch jedinců, 

kteří, i když inzerát také zaregistrovali, o zapojení se do výzkumu neprojevili zájem. 

Všichni zapojení účastníci se totiž vyznačovali otevřeností ke komunikaci o tématu 

konečnosti a téměř všichni spolu s tím zdůrazňovali důležitost vyrovnaného vztahu 

ke smrtelnosti. Spolu s tím však také zmiňovali postoj ke smrtelnosti jejich blízkých, 

který zdaleka není natolik vyrovnaný či vědomě reflektovaný, jako ten jejich. Tyto 

zmínky mě vedly k úvaze, že mnozí tito účastníci cítí jistou potřebu o tomto tématu 

komunikovat s dalšími osobami. Někteří z nich zdůrazňovali důležitost otevírání 



99 
 

tohoto tématu jak v rodinném, tak veřejném prostoru. Je tedy možné, že ti jedinci, 

kteří potřebu hovořit o tomto tématu nepociťují, se do této studie nepřihlásili.  

Dalším aspektem, který chci v kontextu výzkumného souboru podrobit jisté 

reflexi, je věk účastníků. Ten se pohyboval mezi 24 až 54 lety, což dle mého názorů 

dostatečně pokrývá předem stanovené rozpětí mladší a střední dospělosti. 

V neposlední řadě bych se rád zamyslel nad složením výzkumného souboru 

z hlediska vzdělání. 5 ze 6 účastníků tohoto výzkumu měli dokončené minimálně 

bakalářské vysokoškolské vzdělání. Tato skutečnost mě intuitivně vede k myšlence, 

že nad smrtelností se pravděpodobně více zamýšlí lidé vzdělanější. Předpokládám 

však, že se nejedná o jednoduchý ani univerzální vztah. Některé studie (Levasseur, 

McDermott & Lafreniere, 2015) naznačují, že vyšší vzdělání souvisí s nižší úzkostí 

ze smrti, a to pravděpodobně proto, že více vzdělaní lidé mají širší kognitivní rámce, 

více informací a vyšší schopnost abstraktního myšlení, což usnadňuje zpracování 

existenciálních témat. Uvažování o smrtelnosti však zcela jistě není funkcí vzdělání 

a významnou, ne-li významnější roli hrají osobnostní charakteristiky, spiritualita, 

životní zkušenosti či například věk daného jedince. Jistě je tak možné předpokládat, 

že nad konečností života se zamýšlí i lidé s nižším formálním vzděláním, například 

v důsledku životních zkušeností jako je ztráta či vážná nemoc blízké osoby. 

9.2 Použité metody 

V kontextu mého výzkumu bylo nezbytné zvážit vhodnost několika metod. 

Jednalo se o metody výběru účastníků, sběru dat, jejich zpracování a analýzy. Jako 

velmi vhodný hodnotím samotný zvolený kvalitativní výzkumný přístup, a to hned 

ze dvou, poměrně zřejmých důvodů. Prvním důvodem je velká citlivost zkoumané 

problematiky. Kvalitativní přístup mimo jiné poskytuje účastníkům bezpečné místo 

pro vyjádření všech jejich pocitů, myšlenek, názorů i zkušeností. Druhým důvodem 

je samotný výzkumný záměr, kterým je hlubší průnik do zkoumané problematiky 

a také získání co největšího množství relevantních a podrobnějších informací. Jak 

zmiňují Strauss a Corbinová (1999), kvalitativní přístup realizaci právě takovéhoto 

záměru umožňuje, a proto byla má volba jasná. 



100 
 

Vhodnost zvolených metod výběru účastníků jsem již částečně reflektoval 

v předchozí podkapitole. Rád bych zde zopakoval, že obě zmíněné metody výběru 

mi umožnily výběr a zařazení participantů do výzkumu dle předem stanovených 

kritérií. Díky kombinaci obou těchto metod jsem byl schopen najít nejen dostatečný 

počet účastníků, ale také se můj výzkumný soubor vyznačoval určitou rozmanitostí, 

která byla vzhledem k výzkumnému cíli vítaná.  

Polostrukturované rozhovory jakožto zvolená metoda sběru výzkumných 

dat, mi především umožnily do zkoumané problematiky více proniknout. Během 

rozhovorů s účastníky jsem se tak mohl držet předem vytvořené struktury a okruhu 

otázek, zároveň mi však tento přístup umožnil pokládat doplňující otázky a také 

ponechat jednotlivým účastníkům dostatečnou míru volnosti v jejich odpovědích. 

I díky tomuto postupu byly zjištěny nové souvislosti ve zkoumané problematice. 

Jistým negativem této metody může být nutnost usměrňování participantů v jejich 

výpovědích, pokud by se začali vzdalovat od tématu výzkumu. S takovouto situací 

jsem se během výzkumných rozhovorů setkal pouze několikrát. Většinou však tyto 

odbočky od položených otázek znamenaly naopak rozšíření dosavadních či zjištění 

nových souvislostí ve zkoumané problematice. 

V neposlední řadě bych rád reflektoval volbu metody analýzy výzkumných 

dat. V průběhu realizace výzkumu došlo ke změně z původně zamýšlené metody 

interpretativní fenomenologické analýzy (dále IPA) na zakotvenou teorii (dále GT). 

Tato změna vycházela především z postupného upřesnění výzkumného problému, 

charakteru získaných dat a také z toho, jakým směrem se analýzy začala přirozeně 

rozvíjet. Původně plánované užití IPA bylo motivováno hlavně snahou porozumět 

subjektivní zkušenosti účastníků v souvislosti s jejich uvědomováním si konečnosti 

života. Během prvních rozhovorů a také prvních fází práce s daty se však ukázalo, 

že účastníci popisují nejen své prožitky, ale také samotný proces, v němž se vědomí 

smrtelnosti rozvíjí, mění a vede k různým typům reakcí a důsledků. V rozhovorech 

se opakovaně objevovaly prvky, které by bylo možné označit za fáze, mechanismy, 

interakce faktorů, způsoby zvládání či proměny v čase, což jsou charakteristiky, jež 

přesahují čistě fenomenologický popis zkušenosti. V této situaci se ukázalo, že IPA 

by omezovala možnosti analýzy dat, protože jejím cílem je detailní porozumění 

individuální zkušenosti a jejím významům, nikoliv vytváření teoretického rámce 



101 
 

nebo zachycení procesů napříč účastníky. GT se naopak ukázala jako adekvátnější 

rámec, protože jejím cílem je především identifikovat procesy, kategorie a vztahy 

mezi nimi a na jejich základě vytvořit teorii zakotvenou v datech. Takový přístup 

umožnil lépe zachytit komplexitu fenoménu spolu s jeho dynamikou.  

K rozhodnutí přispělo i to, že data byla bohatá, obsahovala popisy vývoje 

postojů a chování a nabízela možnost generování kategorií vyšších úrovní, než je 

pro IPA typické. GT tak lépe odpovídala nejen výzkumným datům, ale i nově 

formulovanému cíli výzkumu, zaměřeného na porozumění procesu uvědomování 

si smrtelnosti a jeho důsledkům. Tuto změnu nepovažuji za odklon od původního 

záměru porozumět zkušenost jednotlivců, ale spíše za jeho určité rozšíření. Analýza 

v duchu GT umožnila odhalit mechanismy a struktury, které se napříč účastníky 

opakovaly a vytvořit model, jenž poskytuje komplexnější pohled na tento fenomén. 

Zároveň však byla zachována citlivost k individuálním zkušenostem. Tato změna 

metody analýzy dat tak byla přirozeným důsledkem toho, jak se nejen výzkumný 

problém, ale i samotná data postupně vyvíjela. Tento posun také umožnil dospět 

k obecnějším závěrům, které lépe odpovídají povaze zkoumaného jevu. 

9.3 Interpretace výsledků 

Výsledky mé studie podporují závěry výzkumu Levasseurové, McDermotta 

a Lafreniereové (2015), ve kterém tito autoři navrhli multidimenzionální model 

uvědomování si smrtelnosti, blíže popsaný v podkapitole 1.3, dle kterého jedinci 

prožívají vědomí smrtelnosti různými způsoby. Dimenze MMAMM mortality legacy 

je teoreticky velmi podobná subkategorii Spirituální a existenciální rámec. Podobně 

dimenzi mortality fearfulness lze asociovat se subkategorií Strach a úzkost ze smrti. 

Dimenzi mortality acceptance reprezentují zjištění zahrnuté v subkategorii Smíření 

a klid. Dimenze mortality disempowerement je založena na konceptu podobném jako 

subkategorie Obranné strategie a znecitlivění. Poslední ze všech dimenzí tohoto 

modelu, mortality disengagement, může reprezentovat jedna z částí subkategorie 

Pozitivní důsledky, a to Orientace na přítomnost. 

Tento určitý překryv výsledků mé studie a MMAMM je důležitý především 

proto, že tento model podporuje kvalitativními zjištěními a naznačuje tak, že formy 



102 
 

zvládání vědomí smrtelnosti a důsledky, které se s tím pojí, mohou být opravdu 

multidimenzionální a nikoliv čistě negativní, jak předestírá TMT. Tento přístup tak 

poznatky TMT nepopírá, ale spíše integruje. Výsledky mého výzkumu tak navazují 

na zjištění Lykinsové a kolegů (2007), Vaila a kolegů (2012) a mnoha dalších autorů, 

které jsem zmiňoval v kapitole 4. 

Participanti se s konečností života konfrontují prostřednictvím rozmanitých 

přímých a nepřímých připomínek. Za přímé je možné považovat profesní kontakt 

se smrtí a také různá osobní setkání se smrtí či vážnou nemocí někoho z blízkých. 

Nepřímá a zprostředkovaná setkání se smrtí zahrnovala uvědomění si smrtelnosti 

v meditacích, duchovních cvičeních, během četby knih, sledování filmů nebo skrze 

různé formy multimédií. Nepřímo se mohou účastníci konfrontovat se smrtelností 

také prostřednictvím různých společenských či globálních událostí. V neposlední 

řadě si mnozí účastníci velmi silně všímají smrti a koloběhu života v přírodě. Tyto 

výsledky se podobají výsledkům studie McEwanové, McDermotta a Hefferonové 

(2018), v nichž participanti uváděli, že uvědomování smrtelnosti v nich vyvolávají 

události jako vážná nemoc či smrt blízkých, náboženské vzdělávání či vyobrazení 

tématu smrti v médiích. Výsledky mého výzkumu však významně rozšiřují okruh 

možných forem konfrontace s konečností života navržený těmito autory. Důvodem 

je dle mého názoru skutečnost, že v mém výzkumu jsem se zaměřil specificky na ty 

jedince, kteří si smrtelnost uvědomují cíleně a záměrně. Studie výše zmíněných 

autorů se však zaměřovala na jedince, kteří si smrtelnost uvědomují bezděčně. 

Participanti ve studii zmiňované v odstavci výše také uváděli, že se u nich 

koncept uvědomování si smrtelnosti postupně vyvíjel v závislosti na jejich stárnutí 

či stárnutí jejich blízkých, nově získané odpovědnosti za rodinné příslušníky nebo 

rozhodnutí týkající se zdraví. Podobně v mé studii účastníci uváděli různé příklady, 

jak se u nich uvědomování si smrtelnosti postupně vyvíjelo, od první konfrontace 

s tématem smrtelnosti až po současnost. V tomto kontextu jsem také popsal některé 

ze zlomových zážitků či zkušeností, které měly na tento vývoj výrazný vliv. 

Protože se v mém výzkumném souboru nacházeli celkově 3 jednotlivci, kteří 

se se smrtí setkávají přímo v kontextu jejich profese, považuji za zajímavé srovnání 

výsledků mého výzkumu s výzkumy, které se touto konkrétní tematikou zabývaly, 



103 
 

například studií Qina a kolegů (2025). Výpovědi všech daných účastníků koncepčně 

nejvíce odpovídají profilu klidného reflektujícího, tedy osoby, jež se vyznačuje nízkým 

strachem ze smrti a vysokou reflexí smrtelnosti. Pod tento profil by pravděpodobně 

bylo možné zařadit všech 6 participantů mého výzkumu.  

Velká část účastníků mého výzkumu zmiňovala, že různé globální události 

jako například nedávná pandemie Covid-19 pro ně sice představovali připomínku 

smrtelnosti, avšak nikterak silnou. Zmiňovali však několik pozitivních důsledků, 

které během těchto událostí zažívali, jako posílení vztahů s jejich blízkými či větší 

vděčnost za každodenní prožitky. Tyto výroky se podobají zjištěním studie Coxové 

a kolegů (2021). Někteří účastníci také zmiňovali, že během pandemie zažívali 

obecně nižší stres a úzkost, v porovnání s jejich okolím. S tím mohou souviset také 

poznatky Trzebińskeho a jeho kolegů (2020), kteří tuto reakci dávají do souvislosti 

z vyšší spokojenosti se životem a pociťovanou smysluplností života, které působí 

jako určité „tlumiče“ úzkosti ze smrti, jak to uvádí také Lyke (2013). Téměř všichni 

participanti opravdu uváděli, že jejich životy považuji za naplněné smyslem a tento 

existenciální rozměr je pro ně velmi důležitý. Mnozí také popisovali, že pociťují 

vysokou spokojenost s jejich životem. 

Za zajímavé považuji také srovnání účastníků, kteří mají zkušenost s bližším 

setkáním s konečností u sebe či někoho z jejich blízkých, s těmi participanty, kteří 

takovouto přímou konfrontace doposud nezažili. 4 z 6 účastníků takovou zkušenost 

uváděli a do jisté míry bylo možné u nich zaznamenat některé z projevů PTG, jako 

důraz na mezilidské vztahy, větší vědomí osobní síly, změnu priorit, zvýšenou spiritualitu 

a v neposlední řadě vyšší ocenění života jako takového. Tyto pozitivní důsledky tedy 

bylo do jisté míry možné připsat právě i PTG. Důležitým zjištěním tohoto výzkumu 

však je, že totožné pozitivní důsledky byly v podobném rozsahu a také intenzitě 

zaznamenány i u 2 účastníků, kteří přímou či osobní konfrontaci se smrtí doposud 

nezažili. Toto zjištění tak podporuje teoretický předpoklad Cozzolina (2004), jehož 

intervence death reflection, fungující jako určitá forma simulace traumatické události, 

navazuje na teorii PTG. Výsledky mé studie tak podporují předpoklad Changové, 

Wangové a Zhonga (2025), že je možné dosáhnout pozitivních důsledků PTG, aniž 

by konkrétní jedinec musel prožít reálnou traumatickou zkušenost. Je důležité však 

připomenout, že oba tito účastníci souhlasně uváděli, že absence takovéto reálné 



104 
 

zkušenosti se smrtí v nich vyvolává obavy, jak budou reagovat, pokud k takovéto 

situaci dojde a zda si uchovají stejný pozitivní postoj k tématu smrtelnosti. 

Podobně jako závěry výzkumu Wilochové a McDermotta (2022) i výsledky 

mé studie označují časovou perspektivu a také spokojenost s věkem za jedny z klíčových 

faktorů, ovlivňujících uvědomování si smrtelnosti. Oba zmíněné faktory koncepčně 

odpovídají subkategorii Časová perspektiva. Dalším z identifikovaných faktorů je 

subkategorie Spiritualita a existenciální rámec. V tomto kontextu se u některých 

účastníků potvrdil předpoklad, že náboženství může působit jako zdroj útěchy 

(Dezutter, Luyckx & Hutsebaut, 2009) a do určité míry chrání jedince před úzkostí 

ze smrti (Vail et al., 2010). Jeden z participantů však dodával, že pro něj jeho víra 

kromě naděje představuje i určitý závazek k plnění duchovních požadavků, což 

koresponduje s tvrzením Basetta a Bussardové (2021). V neposlední řadě ovlivňují 

uvědomování si smrtelnosti také různé osobnostní charakteristiky. Jednou z nich je 

také otevřenost zkušenosti, jež pozitivně koreluje s nacházením pozitivních důsledků 

uvědomování si smrtelnosti (Prentice, Kasser & Sheldon, 2017) a stejně tak snižuje 

obranné reakce vůči tomuto uvědomování (Boyd, Morris & Goldenberg, 2017). Jak 

se ukázalo minimálně u jednoho z účastníků, tato osobnostní charakteristika hraje 

opravdu výraznou roli v jeho postoji ke smrti a uvědomování si smrtelnosti. 

Co se různých strategií vyrovnávání se s vědomím smrtelnosti týče, většina 

participantů popisovala, že vědomí si smrtelnosti v nich často vyvolává úzkost 

a strach, což je v souladu s teoretickými předpoklady TMT i MMT. Úzkost ze smrti, 

přijetí smrti a vnímání smyslu života jsou dle Spitzenstättera a Schnellové (2020) tři 

způsoby, jak se vyrovnáváme se smrtelností. Tomuto teoretickému předpokladu 

odpovídají i nalezené subkategorie Strach a úzkost ze smrti a Smíření a klid. Tato 

zjištění tak navazují na teoretický předpoklad Wonga (2007), a to že na uvědomění 

smrtelnosti můžeme reagovat jak obrannou, tak růstovou reakcí. V souladu s TMT 

mnozí účastníci popisovali různé obranné strategie, které využívají ke zvládání 

vědomí konečnosti, jako je například popření, potlačení či kognitivní reorganizace, 

podobně jako to popisuje například Cicirelli (2003). 

Identifikované pozitivní důsledky uvědomování si smrtelnosti odpovídají 

typickým projevům PTG, které jsem blíže popisoval v odstavcích výše. Spolu s tím 



105 
 

také tato zjištění navazují na mnohé předcházející výzkumy, zaměřené na pozitivní 

důsledky různých forem konfrontace s konečností života. Participanty popisovaná 

změna životních priorit a odklon od extrinsických cílů k těm intrinsickým odpovídá 

zjištěním Cozzolina a kolegů (2004), Lykinsové a kolegů (2007), Prenticeho, Kassera 

a Sheldona (2017), Lekesové a kolegů (2022) či Seifuové a jejich kolegů (2022). Tuto 

konkrétní oblast benefitů uvědomování si smrtelnosti považuji za vcelku podrobně 

probádanou a popsanou. Další, poměrně detailně prozkoumaná oblast pozitivních 

důsledků, je prohloubení vztahů s blízkými. Tou se zabývá již TMT a novější studie 

na ni navazují. Důležitost vztahů a snahu pečovat o ně obdobně zmiňovali mnozí 

participanti ve studiích Seifuové a kolegů (2022) či Paynové a jejich kolegů (2022).  

Dalším, poměrně často zmiňovaným pozitivním důsledkem byla vděčnost, 

na kterou obdobně upozorňují také výsledky výzkumů Testoniové a kolegů (2021b) 

a Dasové, Fransenové a Oliverové (2024). Vděčnost za mnohé aspekty života byla 

účastníky často dávána do souvislosti s uvědomovanou omezeností jejich času, což 

odpovídá konceptu time scarcity, popisovaném v kapitole 2.5. Friasová spolu 

s kolegy (2011) se v diskuzi jejich výzkumu zamýšlí nad otázkou, jaké dopady 

v souvislosti s vděčností může mít dlouhodobější uvědomování si smrtelnosti a zda 

jsou takové důsledky udržitelné. Troufám si tvrdit, že výsledky mého výzkumu 

nabízí těmto autorům alespoň částečnou odpověď. Všichni účastníci si smrtelnost 

uvědomují již delší dobu, minimálně několik let. Vděčnost, nejen za obyčejné nebo 

každodenní aspekty jejich života, u nich stále přetrvává či se dokonce prohlubuje. 

Na další zaznamenanou pozitivní funkci uvědomění smrtelnosti, zvýšenou 

motivaci k dosahování cílů, upozornila již práce Brutvanové (2014). Velmi obdobně 

jako účastníci ve studii McEwanové, McDermotta a Hefferonové (2018) i účastníci 

v mém výzkumu zmiňovali, že vědomí smrtelnosti je pro ně určitým motivátorem 

k smysluplnějšímu prožívání života. Zesílení pociťovaného smyslu života označuje 

za další pozitivní důsledek i Cozzolino, Blackiová a Meyers (2014). Zjištění studie 

Spitzenstättera a Schnellové (2020), že uvědomování si smrtelnosti má pozitivní vliv 

na pociťovanou smysluplnost jen u nábožensky založených účastníků jsem naopak 

ve výsledcích mé studie nezaznamenal. Důraz na smysl a smysluplné prožívání 

života zdůrazňovali účastníci s i bez náboženského přesvědčení. 



106 
 

Téměř všichni účastníci také jakožto pozitivní důsledek v různých obměnách 

zmiňovali větší orientaci na přítomnost a s tím spojenou všímavost. Téměř shodně 

se zjištěními Taylora (2016) mnozí participanti uváděli, že uvědomění smrtelnosti 

u nich mimo jiné vedlo k zintenzivnění vnímání, především různých každodenních 

„maličkostí“, většímu zaměření na přítomnost nebo poklesu „mentálního šumu“. 

Tato zjištění navazují také na výsledky výzkumů Cacciatorové a jejich kolegů (2015) 

či Thielemanové a Cacciatorové (2019). Taylor (tamtéž) v této souvislosti shodně 

s výsledky mého výzkumu podotýká, že vědomé rozjímání o smrti může vyvolat 

prospěšné účinky podobné PTG bez nutnosti prožití jakékoliv traumatické události. 

Za poměrně zásadní rozdíl v porovnání s výsledky již mnohokrát zmíněné 

studie McEwanové, McDermotta a Hefferonové (2018) považuji výraznou absenci 

popisovaných negativních důsledků ze strany participantů. Téměř všichni z nich 

uváděla, že v uvědomování si smrtelnosti nevidí jakékoliv negativa. Pouze jeden 

participant konkrétněji popisoval, že od intelektuální reflexe smrtelnosti postupně 

ustupuje, protože v ní nevidí smysl. Podobně se vyjadřovali i někteří participanti 

studie zmíněné výše. Za důvod absence popisovaných negativ vědomí smrtelnosti 

považuji především fakt, že vybraní participanti si smrtelnost uvědomují záměrně, 

především z důvodu vnímaných benefitů. Předpokládám, že pokud by účastníkům 

působilo vážnější negativa, pravděpodobně by od něj dříve či později upustili.  

9.4 Limity výzkumu 

V podkapitole 9.1 jsem již zmínil, že spektrum možných forem konfrontace 

se smrtelností je jednoznačně mnohem širší, než jaké se mi podařilo nashromáždit 

v mém výzkumném souboru. Tento aspekt tak považuji za výraznou slabinu mého 

výzkumu. Lze předpokládat, že v případě, že by se mi podařil nashromáždit větší 

počet participantů, kteří se s konečností života konfrontují různými jinými způsoby, 

výsledky by byly informačně bohatší a závěry této práce zobecnitelnější. Na svou 

obranu bych rád uvedl, že i když z rozhovorů s jednotlivými účastníky vyplynulo, 

že mnohé formy konfrontace mají společné, do samotného výzkumného souboru 

jsem se snažil vybírat participanty tak, aby se určitá primární forma uvědomování 

si smrtelnost neopakovala. V tomto kontextu jsem při výběru účastníků bral v potaz 



107 
 

nejen jejich profesi, ale i věk, náboženské přesvědčení či třeba zájmy. Jak jsem však 

výše zmínil v podkapitole 6.2, tyto charakteristiky nehrály při výběru klíčovou roli. 

Spolu s tím bych rád také argumentoval, že stěžejním cílem studie nebylo 

prozkoumat co největší šíři forem konfrontace se smrtelností. V případě, že by tomu 

tak bylo, nabízela by se jako vhodnější metoda analýzy výzkumných dat tematická 

analýza (dále TA), čemuž by bylo potřeba také přizpůsobit počet účastníků. Tato 

skutečnost tak může být námětem pro budoucí studie, které by se mohly zaměřit 

na identifikaci různých forem uvědomování si smrtelnosti, jejich popis a tvorbu 

typologie bez nutnosti tvořit teoretický model či zkoumat individuální prožívání. 

9.5 Využití výsledků výzkumu 

Výsledky výzkumu a jednotlivá zjištění popsaná v odstavcích výše nabízí 

detailnější pohled na to, jaký je proces uvědomování si smrtelnosti, jaké faktory jej 

ovlivňují, jak se jednotlivci s tímto vědomím vyrovnávají a především také jaké jsou 

různé, nejen pozitivní důsledky tohoto uvědomování. Tento výzkum rovněž nabízí 

jistou inspiraci pro autory budoucích studií. Za zajímavý námět pro další výzkum 

považuji například širší prozkoumání benefitů uvědomování si smrtelnosti pomocí 

tematické analýzy, která se mi pro tento výzkumný záměr jeví jako ideální. Zjištění 

mého výzkumu zdaleka nepokryly celé spektrum možných pozitivních důsledků, 

které se s uvědomováním si konečnosti života pojí. Věřím, že takovýto či podobný 

výzkum by přispěl k většímu teoretickému ukotvení multidimenzionálního pojetí 

uvědomování si smrtelnosti a tím vyvážil vliv TMT, který v odborných publikacích 

zaměřených na toto téma stále přetrvává. Za další z možných námětů pro budoucí 

výzkum považuji i hlubší srovnání rozdílů PTG u jedinců, kteří mají zkušenost 

s blízkým či osobním setkáním se smrtí a jednotlivců, kteří pociťují projevy PTG 

„pouze“ v souvislosti s různými nepřímými formami konfrontace se smrtelností. 

Předpokládám však, že takovýto výzkum by byl eticky velmi náročný na realizaci. 

Velmi rád bych věřil tomu, že výsledky tohoto výzkumu mohou být inspirací 

a podnětem i pro běžnou populaci. Inspirací v tom, že se změnou životních priorit, 

větším důrazem na vztahy, radostí z každodenních maličkostí či plněním si svých 

snů nemusíme čekat až na naše stáří či tragickou událost v našem blízkém okolí. 



108 
 

Přirozené pozitivní důsledky jsou možné i bez takovýchto zkušeností či dosažení 

určité fáze života. Na základě výsledků mého výzkumu dodávám, že si samozřejmě 

plně uvědomuji, že vědomí konečnosti může být pro mnohé z nás velmi ohrožující. 

Přece jen je toto téma v naší společnosti stále velmi tabuizované a jednotlivci, kteří 

byli zahrnuti do tohoto výzkumu, se v různých aspektech liší od běžné populace. 

I tak ale věřím, že by bylo skvělé, kdyby se nám více dařilo využívat přirozených 

situací či událostí k uvědomění, že náš čas i čas našich blízkých je omezený. Myslím, 

že takováto postupná změna v naší společnosti zcela jistě možná je, jak se ukazuje 

v souvislosti s mnohými iniciativami na zvýšení povědomí o paliativní péči. Věřím 

tak, že i tato práce může k tomuto povědomí alespoň minimálně přispět. 



109 
 

10 ZÁVĚR 

Cílem mého výzkumu bylo vytvořit teoretický model procesu uvědomování 

si smrtelnosti a popsat, jaké důsledky se s tímto uvědoměním pojí. Pro tento cíl byly 

sestaveny celkem 3 výzkumné otázky, které přinesly závěry prezentované níže. 

Jedinci si smrtelnost uvědomují jako omezenost času, konečnost a křehkost 

života i nemožnost mít jej plně pod kontrolou. Toto uvědomování má převážně 

intelektuální a reflexivní podobu a souvisí s přemýšlením o jedincových hodnotách, 

prioritách a smyslu života. U někoho se objevuje denně či často, u jiných spíše 

příležitostně, obvykle v souvislosti s různými připomínkami konečnosti. Frekvence 

souvisí s tím, jakou důležitost tomuto uvědomování jedinec přikládá. Jeho intenzitu 

se jednotlivci často snaží regulovat, protože plné dolehnutí tohoto vědomí může být 

nadměrnou psychickou zátěží. Smrtelnost si lidé připomínají skrze různé podněty 

či připomínky, například skrze přímou zkušenost se smrtí, profesní kontakt s tímto 

tématem, nepřímou nebo symbolickou konfrontaci, společenské či globální události 

a v neposlední řadě také skrze vnímání času a stárnutí.  

Uvědomování si smrtelnosti formuje souhra osobnostních charakteristik, 

spirituálního či existenciálního rámce, životních zkušeností či časové perspektivy. 

Důležitým osobnostním rysem jsou především citlivost a otevřenost zkušenosti. 

Svou nezastupitelnou roli má i víra a spiritualita, které mohou poskytovat naději 

nebo klid. Pohled na smrtelnost se mění s věkem, jak se smrt stává konkrétnější 

spolu s postupným stárnutím či úmrtími blízkých. Významná je i osobní zkušenost 

se smrtí a četnost kontaktu s tímto tématem, ať už v profesi, rodině či médiích.  

Samotné uvědomování si konečnosti života může mít pozitivní i negativní 

důsledky. Vědomí konečnosti vede hlavně k přehodnocení životních cílů a posunu 

k vnitřním hodnotám. Dále je zdrojem motivace a podporuje přítomné prožívání. 

Častým důsledkem je prohloubení vztahů, větší tolerance, trpělivost i vděčnost, 

která napomáhá zvládat úzkost ze smrti. Negativní dopady, jako jsou úzkost, pocity 

prázdnoty či nihilismus se objevují méně často.  



110 
 

11 SOUHRN 

Tato magisterská diplomová práce se zabývá uvědomováním si smrtelnosti 

a jeho důsledky a je členěna na teoretickou a výzkumnou část.  

Teoretická část se skládá ze čtyř kapitol. V první kapitole je čtenář pozvolna 

uveden do problematiky uvědomování si smrtelnosti a jeho vlivu na každého z nás 

(Wong & Tomer, 2011; Yalom, 2012). Dále jsou představeny různé způsoby, pomocí 

kterých lidstvo v průběhu historie reflektovalo konečnost života a které se týkají 

náboženství (Basset & Bussard, 2021; Vail et a., 2010), filozofie (Fitzpatrick, 2024), 

kultury (Reynolds & Grühn, 2024), umění (Wellman, 2020) i akademického zájmu 

(Fonseca & Testoni, 2012). Následně je popsáno nejen současné pojetí konceptu 

smrti (Žaloudíková, 2016), ale také samotný koncept uvědomování si smrtelnosti 

z hlediska multifaktoriálního modelu (Levasseur, McDermott & Lafreniere, 2015). 

V neposlední řadě se také zabývám různými faktory, které toto uvědomování 

ovlivňují (Wiloch & McDermott, 2022). 

Druhá kapitola pojednává o různých psychologických teoriích, které se týkají 

uvědomování si smrtelnosti a jeho vlivu na naše chování, prožívání a myšlení. Blíže 

se věnuji teorii posttraumatického růstu (Tedeschi & Calhou, 2004) i z ní vycházejícího 

Dual Exisntential Systems modelu (Cozzolino et al., 2024). Dále se věnuji klasické 

Terror Management Theory (Solomon, Greenberg & Pyszczynski, 2015) i práci Ernesta 

Beckera (1973), ze které tato teorie vychází. Dále popisuji jednotlivé hypotézy TMT, 

ale i kritiku, která se s touto teorií pojí (Wong & Tomer, 2011). V souvislosti s touto 

kritikou dále zmiňuji Wongovu (2007) Meaning Management Theory, která doplňuje 

TMT o růstové motivy. Zmiňuji také koncept Temporal Scarcity (Moore, 1963), který 

s uvědomováním si smrtelnosti úzce souvisí (King, Hicks & Abdelkhalik, 2009). 

Třetí kapitola představuje jednotlivé formy konfrontace se smrtí a konečností 

života. Nejprve představuji možné dělení (McEwan, McDermott & Hefferon, 2018) 

a následně nabízím vlastní kategorizaci, konkrétně na přímé a nepřímé formy. Blíže 

popisuji bezprostřední konfrontace se smrtí neboli near-death experiences (Khanna 

& Greyson, 2015), konfrontace se smrtí v důsledku stárnutí (Cicirelli, 2003; Towsley, 



111 
 

Hirschman & Madden, 2015), profesní konfrontace se smrtí (Qin et al., 2025; Yuan 

et al., 2019) a uvědomění smrtelnosti v důsledku společenských a globálních událostí (Cox 

et al., 2021; Takeuchi et al., 2021). Dále se věnuji také různým nepřímým formám 

konfrontace se smrtí, jako jsou rozličné kulturní rituály (Moisseff, 2020), vzdělávání 

o smrti (Testoni et al., 2021a; Payne et al., 2022), psaní si seznamu přání před smrtí 

(Periyakoil, Neri & Kraemer, 2018; Rawlings, Miller-Lewis & Tieman, 2018), dále 

filozofická praxe (Hammer & Gordon, 2023) a mnohé další formy konfrontace se smrtí 

a smrtelností (Albers & Hassenzahl, 2024; Moon, 2019; Seifu et al., 2024). 

Poslední kapitola teoretické části je věnována pozitivním důsledkům vědomí 

konečnosti života. Vycházím především z práce Vaila a kolegů (2012), ale zároveň 

jejich závěry rozšiřuji o nové poznatky z aktuálních studií. Pozitivní důsledky dělím 

na podporu fyzického zdraví (Alleva et al., 2020; Khoo & Oh, 2023), přehodnocení 

životních cílů (Lekes et al., 2022; Lykins et al., 2007; Vail et al., 2019), vliv na prosociální 

postoje a chování (Chang, Wang & Zhong, 2025; Thieleman & Cacciatore, 2019; 

Zaleskiewicz, Gasirowska & Kesebir, 2015) nebo prohloubení vztahů a sociálních vazeb 

(Payne et al., 2022; Seifu et al., 2022). Závěrem této kapitoly se věnuji i mnoha dalším 

potenciálním benefitům, jako jsou zvýšená vděčnost (Frias et al., 2011), prohloubená 

motivace (Brutvanová, 2014), prohloubení pociťovaného smyslu života (Spitzenstätter 

& Schnell, 2020) nebo například všímavost (Taylor, 2016). 

Cílem mého výzkumu bylo vytvořit teoretický model procesu uvědomování 

si smrtelnosti a popsat, jaké důsledky se s tím pojí. Výzkumné otázky mapovaly, 

jakým způsobem si jedinci uvědomují smrtelnost, jaké faktory toto uvědomování 

ovlivňují a jaké důsledky se s tím pojí. Spolu s tím bylo zjišťováno také to, jakým 

způsobem se jednotlivci vyrovnávají s vědomím konečnosti života. 

Výzkumný soubor tvořilo celkem 6 jedinců, mužů i žen, kteří si konečnost 

života cíleně či záměrně uvědomují. Tito participanti byli vybráni na základě metod 

samovýběru a prostého záměrného výběru. Sběr výzkumných dat byl uskutečněn 

prostřednictvím metody polostrukturovaného rozhovoru. Následná analýza dat 

byla provedena na základě metody zakotvené teorie (Miovský, 2006; Řiháček et al., 

2013; Strauss & Corbinová, 1999). Za centrální kategorii bylo zvoleno uvědomování 



112 
 

si smrtelnosti. Ta se významně pojila se všemi dalšími kategoriemi, kterými byly 

připomínky, faktory, vyrovnávání se a důsledky. 

Jedinci si smrtelnost uvědomují především jako vědomí omezenosti času, 

pomíjivosti a křehkosti života a nemožnosti mít jej plně pod kontrolou. Takovéto 

uvědomování má většinou intelektuální a reflexivní podobu. U některých jedinců 

se aktivuje každodenně či velmi často, u jiných spontánně a příležitostně na základě 

různých připomínek. Častost tohoto uvědomování se pojí s důležitostí, jakou tomu 

daný jedinec připisuje. Intenzita je pro obavy z psychické náročnosti tohoto vědomí 

záměrně regulována. Připomínky smrtelnosti či formy konfrontace je možné dělit 

na přímé a nepřímé. Mezi přímé patří mimo jiné profesní kontakt se smrtí či osobní 

zkušenosti. Mezi nepřímé patří především společenské a globální události, stárnutí, 

časová perspektiva či různé symbolické a kulturní připomínky. 

Způsob, jakým si jedinci uvědomují smrtelnost, ovlivňují především jejich 

osobnostní charakteristiky, spiritualita a existenciální aspekt, životní zkušenosti 

se smrtí i vnímání časové perspektivy. Mezi klíčové osobnostní charakteristiky patří 

citlivost, hloubka prožívání a také otevřenost a zvídavost. Víra, potažmo spiritualita 

poskytuje jedinci určitou naději, smíření a klid a funguje tak jako stabilizační faktor. 

S přibývajícím věkem jedince či jeho blízkých se uvědomování si smrtelnosti stává 

konkrétnějším. V neposlední řadě, příliš častý kontakt s tématem smrti může vést 

ke znecitlivění k tomuto tématu a přílišnému využívání obranných mechanismů.  

Uvědomování si smrtelnosti může mít jak pozitivní, tak negativní důsledky. 

Vědomí konečnosti života vede jedince k přehodnocování životních cílů, posunu 

od extrinsických cílů k intrinsickým, větší motivaci uskutečňovat své záměry a žít 

smysluplný život, prohloubení vztahů s blízkými a větší toleranci k druhým lidem 

a v neposlední řadě k větší vděčnosti. Mezi některé z negativních důsledků může 

patřit pocit prázdnoty a nihilismu či bezohledné chování. Celkově však převažují 

spíše pozitivní důsledky spolu se smířením s konečností života.  

Tato práce nabízí multifaktoriální pohled na uvědomování si smrtelnosti 

a faktory, které s ním pojí. Upozorňuje také na důležitost, alespoň příležitostného 

uvědomování si konečnosti života a jeho potenciální benefity. 



113 
 

LITERATURA 
 

Abdi, N., Momennasab, M., Yektatalab, S., Jaberi, A. (2025). Post-traumatic growth as experienced by family 

caregivers of cancer patients in Iran: a qualitative content analysis. BMC Palliative Care, 24(192). 

https://doi.org/10.1186/s12904-025-01805-3 

Albers, R., & Hassenzahl, M. (2024). Let’s Talk About Death: Existential Conversations with Chatbots. In 

Proceedings of the 2024 CHI Conference on Human Factors in Computing Systems [sborník odborných příspěvků] 

(529, s. 1–14). Associations for Computing Machinery, New York, USA. 

https://doi.org/10.1145/3613904.3642421. 

Alleva, J. M., Atkinson, M. J., Schwarten, S., Theden, A., Waldén, M. I., & Martijn, C. (2020). The potential 

benefits of death reflection for improving women's body image. Body image, 35, 192–200. 

https://doi.org/10.1016/j.bodyim.2020.09.004 

Anālayo, B., Medvedev, O. N., Singh, N. N., & Dhaussy, M. R. (2022). Effects of Mindful Practices on Terror of 

Mortality: A Randomized Controlled Trial. Mindfulness, 13(12), 3043–3057. 

https://doi.org/10.1007/s12671-022-01967-8 

Arena, A. F. A., MacCann, C., Moreton, S. G., Menzies, R. E., & Tiliopoulos, N. (2022). Living Authentically in 

the Face of Death: Predictors of Autonomous Motivation Among Individuals Exposed to Chronic Mortality 

Cues Compared to a Matched Community Sample. OMEGA – Journal of Death and Dying, 89(1), 379–

403. https://doi.org/10.1177/00302228221074160 

Ariés, P. (1974). The Western attitudes toward death: From the Middle Ages to the present (P. M. Ranum, překladatel). 

The Johns Hopkins University Press. 

Ariés, P. (2000). The hour of our death: The classic history of western attitudes toward death over the last one thousand 

years (H. Weaver, překladatel). Knopf. 

Arndt, J., Routledge, C., & Goldenberg, J. L. (2006). Predicting proximal health responses to reminders of death: 

The influence of coping style and health optimism. Psychology & Health, 21(5), 593–614. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1080/14768320500537662 

Arndt, J., Schimel, J., & Goldenberg, J. L. (2003). Death can be good for your health: Fitness intentions as a 

proximal and distal defense against mortality salience. Journal of Applied Social Psychology, 33(8), 1726–1746. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1111/j.1559-1816.2003.tb01972.x 

Arndt, J., Solomon, S., Kasser, T., & Sheldon, K. M. (2004). The urge to splurge: A terror management account 

of materialism and consumer behavior. Journal of Consumer Psychology, 14, 198–212. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1207/s15327663jcp1403_2 

Arndt, J., Vail, K. E., 3rd, Cox, C. R., Goldenberg, J. L., Piasecki, T. M., & Gibbons, F. X. (2013). The interactive 

effect of mortality reminders and tobacco craving on smoking topography. Health psychology: official journal 



114 
 

of the Division of Health Psychology, American Psychological Association, 32(5), 525–532. 

https://doi.org/10.1037/a0029201 

Athappily, G. K., Greyson, B., & Stevenson, I. (2006). Do prevailing societal models influence reports of near-

death experiences?: A comparison of accounts reported before and after 1975. Journal of Nervous and Mental 

Disease, 194(3), 218–222. https://psycnet.apa.org/doi/10.1097/01.nmd.0000202513.65079.1e 

Aurelius, M. (2006). Hovor k sobě. Gasset. 

Auxéméry, Y. (2013). The „near-death experience“ during comas: Psychotraumatic suffering or the taming of 

reality? Medical Hypotheses, 81(3), 379–382. https://doi.org/10.1016/j.mehy.2013.05.021 

Azoulay, É., Argaud, L., Labbé, V., Dumas, G., Bruneel, F., Jourdain, M., Guitton, C., Seguin, A., Jaber, S., 

Schnell, D., Vinatier, I., Ardisson, F., Ramakers, M., Herault, A., Lesieur, O., Cariou, A., Vieillard-Baron, A., 

Guisset, O., Pochard, F., Darmon, M., … Kentish-Barnes, N. (2025). Posttraumatic Growth in Intensive Care 

Unit Health Care Professionals After COVID-19. JAMA network open, 8(8), e2527443. 

https://doi.org/10.1001/jamanetworkopen.2025.27443 

Bajaja, J. (2023). Komunikace o smrti s dětmi v mateřských školách [Bakalářská diplomová práce, Univerzita 

Palackého v Olomouci]. Dostupné z: https://theses.cz/id/li709b/ 

Barreto, S. (in press). Near-Death Experiences: A Bibliometric and Systematic Review of Published Literature 

From 1977 to 2025. OMEGA – Journal of Death and Dying. https://doi.org/10.1177/00302228251363788 

Bassett, J. F., & Bussard, M. L. (2021). Examining the Complex Relation Among Religion, Morality, and Death 

Anxiety: Religion Can Be a Source of Comfort and Concern Regarding Fears of Death. OMEGA – Journal of 

Death and Dying, 82(3), 467–487. https://doi.org/10.1177/0030222818819343 

Becker, E. (1973). The denial of death. Macmillan. 

Belanti, J., Perera, M., & Jagadheesan, K. (2008). Phenomenology of near-death experiences: a cross-cultural 

perspective. Transcultural psychiatry, 45(1), 121–133. https://doi.org/10.1177/1363461507088001 

Bennett-Carpenter, B. (2017). Memento Mori in Art and Literature. In Death in Documentaries, 306, 29–55. Brill. 

https://doi.org/10.1163/9789004356962_003 

Bergman, Y. S., Bodner, E., & Shrira, A. (2017). Subjective nearness to death and end-of-life anxieties: the 

moderating role of ageism. Age & Mental Health, 22(5), 678–685. 

https://doi.org/10.1080/13607863.2017.1286459 

Boston, P., Bruce, A., & Schreiber, R. (2011). Existential suffering in the palliative care setting: an integrated 

literature review. Journal of pain and symptom management, 41(3), 604–618. 

https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2010.05.010 

Bowlby, J. (2010). Vazba: teorie kvality raných vztahů mezi matkou a dítětem. Portál. 

https://doi.org/10.1177/00302228251363788


115 
 

Boyd, P., Morris, K. L., & Goldenberg, J. L. (2017). Open to death: A moderating role of openness to experience 

in terror management. Journal of Experimental Social Psychology, 71, 117–127. 

https://doi.org/10.1016/j.jesp.2017.03.003  

Brandtstädter, J., Rothermund, K., Kranz, D., & Kühn, W. (2010). Final decentrations: Personal goals, rationality 

perspectives, and the awareness of life’s finitude. European Psychologist, 15(2), 152–

163. https://doi.org/10.1027/1016-9040/a000019 

Brutvanová, K. (2014). Motivační aspekt uvědomění si vlastní smrtelnosti [Magisterská diplomová práce, 

Masarykova univerzita]. Informační systém Masarykovy univerzity. https://is.muni.cz/th/opshl/ 

Burke, B. L., Martens, A., & Faucher, E. H. (2010). Two decades of terror management theory: a meta-analysis 

of mortality salience research. Personality and social psychology review: an official journal of the Society for 

Personality and Social Psychology, Inc, 14(2), 155–195. https://doi.org/10.1177/1088868309352321 

Bushman, B. J., Ridge, R. D., Das, E., Key, C. W., & Busath, G. L. (2007). When God sanctions killing: Effect of 

scriptural violence on aggression. Psychological Science, 18(3), 204–207. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1111/j.1467-9280.2007.01873.x 

Cacciatore, J., Thieleman, K., Killian, M., & Tavasolli, K. (2015). Braving Human Suffering: Death Education and 

its Relationship to Empathy and Mindfulness. Social Work Education, 34(1), 91–109. 

https://doi.org/10.1080/02615479.2014.940890 

Calhoun, L. G., Tedeschi, R. G. (1999). Facilitating Posttraumatic Growth: A Clinician’s Guide. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781410602268 

Carstensen L. L. (2021). Socioemotional Selectivity Theory: The Role of Perceived Endings in Human 

Motivation. The Gerontologist, 61(8), 1188–1196. https://doi.org/10.1093/geront/gnab116 

Carstensen, L. L., Isaacowitz, D. M., Charles, S. T. (1999). Taking time seriously: A theory of socioemotional 

selectivity. American Psyschologist, 54(3), 165–181. https://doi.org/10.1037//0003-066x.54.3.165 

Carter, C., Giosa, J., Rizzi, K., Oikonen, K., Stephenson, B., Holyoke, P. (2023). The Reflection Room®: Moving 

from Death-Avoiding to Death-Discussing. OMEGA – Journal of Death and Dying, 92(2), 919–941. 

https://doi.org/10.1177/00302228231192163 

Castano, E., Leidner, B., Bonacossa, A., Nikkah, J., Perrulli, R., Spencer, B., & Humphrey, N. (2011). Ideology, 

fear of death, and death anxiety. Political Psychology, 32(4), 601–621. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1111/j.1467-9221.2011.00822.x 

Centrum paliativní péče. (n.d.) Řekni mi: Konverzační karetní hra pro život a dobré umírání. Centrum paliativní péče. 

Získáno 4. srpna 2025 z https://paliativnicentrum.cz/projekty/rekni-mi 

Centrum paliativní péče. (2025, 25. července). Preventivní prohlídka života. Centrum paliativní péče. 

https://paliativnicentrum.cz/aktuality/preventivni-prohlidka-zivota 

https://doi.org/10.1016/j.jesp.2017.03.003
https://is.muni.cz/th/opshl/


116 
 

Cicirelli, V. G. (2003). Older adults' fear and acceptance of death: A transition model. Ageing International, 28(1), 

66–81. https://doi.org/10.1007/s12126-003-1016-6 

Cicirelli, V. G. (2011). Religious and Nonreligious Spirituality in Relation to Death Acceptance or Rejection. 

Death Studies, 35(2), 124–146. https://doi.org/10.1080/07481187.2011.535383 

Codgill-Richardson, K., Bluck, S., & Mroz, E. L. (2024). Reflecting on death: Priorities for living well. Death 

Studies, 48(10), 1129–1136. https://doi.org/10.1080/07481187.2023.2300008 

Cohen, F., Solomon, S., Maxfield, M., Pyszczynski, T., & Greenberg, J. (2004). Fatal attraction: the effect of 

mortality salience on evaluations of charismatic, task-oriented, and relationship-oriented leaders. 

Psychological science, 15(12), 846–851. https://doi.org/10.1111/j.0956-7976.2004.00765.x 

Coper, D. P., Goldenber, J. L., & Arndt, J. (2011). Empowering the self: Using the terror management health 

model to promote breast self-examination. Self and Identity, 10(3), 315–325. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1080/15298868.2010.527495 

Corless, I. B. (2003). An Interview with Herman Feifel. Illness, Crisis & Loss, 11(1), 15–24. 

https://doi.org/10.1177/1054137302238950 

Cox, C. R., Arndt, J., Pyszczynski, T., Greenberg, J., Abdollahi, A., & Solomon, S. (2008). Terror management 

and adults' attachment to their parents: the safe haven remains. Journal of personality and social psychology, 

94(4), 696–717. https://doi.org/10.1037/0022-3514.94.4.696 

Cox, C. R., Darrell, A., & Arrowood, R. B. (2019). The method behind the science: A guide to conducting terror 

management theory research. In C. Routledge & M. Vess (Eds.), Handbook of terror management theory (s. 85–

132). Elsevier Academic Press. https://psycnet.apa.org/doi/10.1016/B978-0-12-811844-3.00004-4 

Cox, C. R., Swets, J. A., Gully, B., Xiao, J., & Yraguen, M. (2021). Death concerns, benefit-finding, and well-being 

during the COVID-19 pandemic. Frontiers in Psychology, 12(648609), 1–11. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.3389/fpsyg.2021.648609 

Cozzolino, P. J. (2006). Death contemplation, growth, and defense: Converging evidence of dual-existential 

systems? Psychological Inquiry, 17(4), 278–287. http://www.jstor.org/stable/20447339 

Cozzolino, P. J., Blackie, L. E., & Meyers, L. S. (2014). Self-related consequences of death fear and death 

denial. Death studies, 38(6-10), 418–422. https://doi.org/10.1080/07481187.2013.780110 

Cozzolino, P. J., Staples, A. D., Meyers, L. S., & Samboceti, J. (2004). Greed, death, and values: from terror 

management to transcendence management theory. Personality & social psychology bulletin, 30(3), 278–292. 

https://doi.org/10.1177/0146167203260716 

Crocker, J., & Nuer, N. (2004). Do people need self-esteem? Comment on Pyszczynski et al. (2004). Psychological 

bulletin, 130(3), 469–488. https://doi.org/10.1037/0033-2909.130.3.469 



117 
 

Crocker, J., & Wolfe, C. T. (2001). Contingencies of self-worth. Psychological Review, 108(3), 593–623. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0033-295X.108.3.593 

Cryder, C. H., Kilmer, R. P., Tedeschi, R. G., & Calhoun, L. G. (2006). An exploratory study of posttraumatic 

growth in children following a natural disaster. The American journal of orthopsychiatry, 76(1), 65–69. 

https://doi.org/10.1037/0002-9432.76.1.65 

Curis, K., Dagnall, N., Drinkwater, K., & Denovan, A. (2023). Facing Death Anxiety: Effects of Professional 

Exposure To Death and Dying. Journal of Scientific Exploration, 37(4), 616–632. 

https://doi.org/10.31275/20233225 

Český statistický úřad (n.d.). Zemřelí, naděje dožití, příčiny smrti. Získáno 10. listopadu 2025 z 

https://csu.gov.cz/zemreli-nadeje-doziti-priciny-smrti?pocet=10&start=0&podskupiny=134&razeni=-

datumVydani 

Das, E., & de Graaf, A. (2024). When Meaningful Movies Invite Fear Transcendence: An Extended Terror 

Management Account of the Function of Death in Movies. Communication Research, 52(4), 484–511. 

https://doi.org/10.1177/00936502241247868 

Das, E., Fransen, M. L., & Oliver, M. B. (2024). Beyond the denial of death: death meditation increases a sense 

of connectedness and appreciation of life. Frontiers in psychiatry, 15, 1477479. 

https://doi.org/10.3389/fpsyt.2024.1477479 

De Jong, E. M., Ziegler, N., and Schippers, M. C. (2020). From shattered goals to meaning in life: life crafting in 

times of the COVID-19 pandemic. Frontiers in Psychology, 11(577708). 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.577708 

Depaola, S. J., Griffin, M., Young, J. R., & Neimeyer, R. A. (2003). Death anxiety and attitudes toward the elderly 

among older adults: the role of gender and ethnicity. Death studies, 27(4), 335–354. 

https://doi.org/10.1080/07481180302904 

Dezutter, J., Luyckx, K., & Hutsebaut, D. (2009). „Are you afraid to die?“ Religion and death attitudes in an 

adolescent sample. Journal of Psychology & Theology, 37(3), 163–173. 

https://doi.org/10.1177/009164710903700302 

Démuthová, S. (2010). Keď umiera dieta. Schola Philosophica. 

Ellis, L. Wahab, E. A., & Ratnasingan, M. (2013). Religiosity and fear of death: A three-nation comparison. Mental 

Health, Religion & Culture, 16(2), 179–199. https://psycnet.apa.org/doi/10.1080/13674676.2011.652606 

Erikson, E. H. (1963). Childhood and society (2. vydání). Norton 

Erikson, E. H. (2015). Životní cyklus rozšířený a dokončený. Portál. 



118 
 

Ersner-Hershfield, H., Mikels, J. A., Sullivan, S. J., & Carstensen, L. L. (2008). Poignancy: Mixed emotional 

experience in the face of meaningful endings. Journal of Personality and Social Psychology, 94(1), 158–167. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0022-3514.94.1.158 

Feifel, H. (1959). The Meaning of Death. McGraw-Hill. 

Finklestein, A., Shaulov, A., & Neustat, Y. (2024). Honoring the moment of death: Lived experiences, practices, 

and rituals of internal medicine residents. Death Studies, 48(10), 1065–1075. 

https://doi.org/10.1080/07481187.2023.2300059 

Fitzpatrick, M. (2024). Exploring the Potential Psychological Benefits of a Death Reflection Manipulation-Based 

Intervention [Doktorská práce, University of Essex]. Dostupné z: https://repository.essex.ac.uk/39579/ 

Florian, V., Mikulincer, M., & Green, E. (1994). Fear of personal death and the MMPI profile of middle-age men: 

The moderating impact of personal losses. OMEGA – Journal of Death and Dying, 28(2), 151–164. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.2190/38CT-BHUV-7HY5-VP6T 

Florian, V., Mikulincer, M., & Hirschberger, G. (2002). The anxiety-buffering function of close relationships: 

Evidence that relationship commitment acts as a terror management mechanism. Journal of Personality and 

Social Psychology, 82(4), 527–542. https://doi.org/10.1037/0022-3514.82.4.527 

Fonseca, L. M., & Testoni, I. (2012). The emergence of thanatology and current practice in death education. 

OMEGA – Journal of Death and Dying, 64(2), 157–169. https://doi.org/10.2190/om.64.2.d 

Frankl, V. E. (2018). A přesto říci životu ano: Psycholog prožívá koncentrační tábor. Karmelitánské nakladatelství.  

Freud, S. (1999). Mimo princip slasti a jiné práce z let 1920-1924. Psychoanalytické nakladatelství. 

Frias, A., Watkins, P. C., Webber, A. C., & Froh, J. J. (2011). Death and gratitude: Death reflection enhances 

gratitude. The Journal of Positive Psychology, 6(2), 154–162. https://doi.org/10.1080/17439760.2011.558848 

Fritsche, I., Jonas, E., Fischer, P., Koranyi, N., Berger, N., & Fleischmann, B. (2007). Mortality salience and the 

desire for offspring. Journal of Experimental Social Psychology, 43(5), 753–762. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1016/j.jesp.2006.10.003 

Fritsche, I., Jonas, E., Kayser, D., & Koranyi, N. (2010). Existential threat and compliance with pro-environmental 

norms. Journal of Environmental Psychology, 30(1), 67–79. https://doi.org/10.1016/j.jenvp.2009.08.007 

Gaggioli, A. (2018). Memento Mori: Digital Edition. Cyberpsychology, Behavior, And Social Networking, 21(4), 1–1. 

https://doi.org/10.1089/cyber.2018.29109.csi 

Gailliot, M. T., Sillman, T. F., Schmeichel, B. J., Maner, J. K., & Plant, E. A. (2008). Mortality salience increases 

adherence to salient norms and values. Personality and Social Psychology Bulletin, 34(7), 993–1003. 

https://doi.org/10.1177/0146167208316791 

https://doi.org/10.1037/0022-3514.82.4.527
https://psycnet.apa.org/doi/10.1080/17439760.2011.558848


119 
 

George L.S., & Park C.L. (2014). Existential mattering: Bringing attention to a neglected but central aspect of 

meaning? In A. Batthyany & P. Russo-Netzer (Eds.), Meaning in positive and existential psychology (s. 39–51). 

Springer Science + Business Media. https://psycnet.apa.org/doi/10.1007/978-1-4939-0308-5_3 

Gire, J. (2014). How Death Imitates Life: Cultural Influences on Conceptions of Death and Dying. Online Readings 

in Psychology and Culture, 6(2). https://doi.org/10.9707/2307-0919.1120 

Goldenberg, J. L., & Arndt, J. (2008). The implications of death for health: A terror management health model 

for behavioral health promotion. Psychological Review, 115(4), 1032–1053. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/a0013326 

Grant, A., & Wade-Benzoni, K. (2009). The hot and cool of death awareness at work: Mortality cues, aging, and 

self-protective and prosocial motivations. Academy of Management Review. 34(4), 600–622. 

https://doi.org/10.5465/amr.34.4.zok600 

Greenberg, J., Pyszczynski, T., & Solomon, S. (1986). The causes and consequences of the need for self-esteem: 

A terror management theory. In Baumeister, R. F. (Eds.), Public self and private self (s. 189–212). Springer. 

https://doi.org/10.1007/978-1-4613-9564-5_10 

Greenberg, J., Pyszczynski, T., Solomon, S., Rosenblatt, A., Veeder, M., Kirkland, S., & Lyon, D. (1990). Evidence 

for Terror Management Theory II: The Effects of Mortality Salience on Reactions to Those Who Threaten or 

Bolster the Cultural Worldview. Journal of Personality and Social Psychology, 58(2), 308–318. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0022-3514.58.2.308 

Greyson B. (2001). Posttraumatic stress symptoms following near-death experiences. The American journal of 

orthopsychiatry, 71(3), 368–373. https://doi.org/10.1037/0002-9432.71.3.368 

Hammer, K., & Van Gordon, W. (2023). Joyful Stoic Death Writing: An Interpretative Phenomenological 

Analysis of Newcomers Contemplating Death in an Online Group. Journal of Humanistic 

Psychology, 0(0). https://doi.org/10.1177/00221678231178051 

Haškovcová, H. (2000). Thanatologie. Galén. 

Hart, J., Shaver, P. R., & Goldenberg, J. L. (2005). Attachment, self-esteem, worldviews, and terror management: 

Evidence for a tripartite security system. Journal of Personality and Social Psychology, 88(6), 999–1013. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0022-3514.88.6.999 

Havlíková, N. (2025). Learning from Death: Insights on Mortality, Meaning, and Life Enhancement from 

Professionals Working with the Dying [Bakalářská diplomová práce, Masarykova univerzita]. Dostupné z: 

https://theses.cz/id/tek7r7/ 

Hayes, J., Schimel, J., Faucher, E. H., & Williams, T. J. (2008). Evidence for the DTA hypothesis II: Threatening 

self-esteem increases death-thought accessibility. Journal of Experimental Social Psychology, 44(3), 600–613. 

https://doi.org/10.1016/j.jesp.2008.01.004 

Heidegger, M. (2018). Bytí a čas. Oikoymenh. 

https://doi.org/10.5465/amr.34.4.zok600


120 
 

Hendl, J. (2016). Kvalitativní výzkum. Portál. 

Henoch, I., & Danielson, E. (2009). Existential concerns among patients with cancer and interventions to meet 

them: an integrative literature review. Psycho-oncology, 18(3), 225–236. https://doi.org/10.1002/pon.1424 

Hirschberger, G. (2010). Compassionate Callousness: A Terror Management Perspective on Prosocial Behavior. 

In M. Mikulincer & P. R. Shaver (Eds.), Prosocial Motives, Emotions, and Behavior: The Better Angels of Our 

Nature (s. 201–219). American Psychological Association. 

Hirschberger, G., Ein-Dor, T., & Almakias, S. (2008). The self-protective altruist: Terror management and the 

ambivalent nature of prosocial behavior. Personality and Social Psychology Bulletin, 34(5), 666–678. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1177/0146167207313933 

Hirschberger, G., Florian, V., & Mikulincer, M. (2003). Strivings for romantic intimacy following partner 

complaint or criticism: A terror management perspective. Journal of Social and Personal Relationships, 20(5), 

675–687. https://psycnet.apa.org/doi/10.1177/02654075030205006 

Hoelterhoff, M. (2015). A theoretical exploration of death anxiety. Journal of Applied Psychology and Social Science, 

1(2), 1–17. Dostupné z: http://insight.cumbria.ac.uk/id/eprint/2208/ 

Hood, R. W., Hill, P. C., & Spilka, B. (2009). Psychology of religion: An empirical approach (4. vydání). Guilford 

Press. 

Huang, Z. T., & Wyer, R. S., Jr. (2015). Diverging effects of mortality salience on variety seeking: The different 

roles of death anxiety and semantic concept activation. Journal of Experimental Social Psychology, 58, 112–123. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1016/j.jesp.2015.01.008 

Humphreys, C., & Joseph, S. (2004). Domestic violence and the politics of trauma. Women’s Studies International 

Forum, 27(5-6), 559–570. https://psycnet.apa.org/doi/10.1016/j.wsif.2004.09.010 

Chan, L. C., & Yap, C. C. (2009). Age, gender, and religiosity as related to death anxiety. Sunway Academic 

Journal, 6, 1–16. Dostupné z: http://sunway.edu.my/media/academic-journal 

Chang, S., Wang, M., & Zhong, B. (2025). How does death reflection promote prosocial behaviors? —a literature 

review from the perspective of the post-traumatic growth model. AME Medical Journal, 0. 

https://doi.org/10.21037/amj-25-8 

Chesterton, G. K. (2011). Ohromné maličkosti. Karmelitánské nakladatelství. 

Chou, S.-M., Two, S.-N., & Woodard, B. (2005). Taiwanese Undergraduate Nursing Students’ Personal Priorities 

before Death. OMEGA – Journal of Death and Dying, 51(1), 53–63. https://doi.org/10.2190/8MFC-XHKV-

5XR7-CHVR 

Chu, Q., & Gruhn, D. (2015). Make a bucket list: How age and future time perspective impact life goals. 

Gerontologist, 55(Suppl. 2), 117. https://doi.org/10.1093/geront/gnv505.15 



121 
 

Chu, Q., Grühn, D., & Holland, A. M. (2018). Before i Die: The Impact of Time Horizon and Age on Bucket-List 

Goals. GeroPsych: The Journal of a Gerontopsychology and Geriatric Psychiatry, 31(3), 151–162. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1024/1662-9647/a000190 

Jackson, K. M., & Aiken, L. S. (2006). Evaluation of a multicomponent appearance-based sun-protective 

intervention for young women: uncovering the mechanisms of program efficacy. Health psychology: official 

journal of the Division of Health Psychology, American Psychological Association, 25(1), 34–46. 

https://doi.org/10.1037/0278-6133.25.1.34 

Joireman, J., & Duell, B. (2005). Mother Teresa versus Ebenezer Scrooge: Mortality salience leads proselfs to 

endorse self-transcendent values (unless proselfs are reassured). Personality and Social Psychology Bulletin, 

31(3), 307–320. https://psycnet.apa.org/doi/10.1177/0146167204271593 

Joireman, J., & Duell, B. (2007). Self-transcendent values moderate the impact of mortality salience on support 

for charities. Personality and Individual Differences, 43(4), 779–789. https://doi.org/10.1016/j.paid.2007.02.003 

Jonas, E., Martens, A., Kayser, D. N., Fritsche, I., Sullivan, D., & Greenberg, J. (2008). Focus theory of normative 

conduct and terror-management theory: the interactive impact of mortality salience and norm salience on 

social judgment. Journal of personality and social psychology, 95(6), 1239–1251. 

https://doi.org/10.1037/a0013593 

Jonas, E., Schimel, J., Greenberg, J., & Pyszczynski, T. (2002). The Scrooge effect: Evidence that mortality salience 

increases prosocial attitudes and behavior. Personality and Social Psychology Bulletin, 28(10), 1342–1353. 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1177/014616702236834 

K, N. V. S. L., Rajkumar, E., Gopi, A., Hareesh, P. V., Romate, J., Lakshmi, R., & Abraham, J. (2024). Correlates 

of post-traumatic growth among persons bereaved from cancer: A systematic review and meta-

analysis. PloS one, 19(3), e0300291. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0300291 

Kasser T. (2016). Materialistic Values and Goals. Annual review of psychology, 67, 489–514. 

https://doi.org/10.1146/annurev-psych-122414-033344 

Kasser, T., & Ryan, R. M. (1993). A dark side of the American dream: Correlates of financial success as a central 

life aspiration. Journal of Personality and Social Psychology, 65(2), 410–422. https://doi.org/10.1037/0022-

3514.65.2.410 

Kasser, T., & Ryan, R. M. (1996). Further examining the American dream: Differential correlates of intrinsic and 

extrinsic goals. Personality and Social Psychology Bulletin, 22(3), 280–287. 

https://doi.org/10.1177/0146167296223006 

Kasser, T., & Sheldon, K. M. (2000). Of wealth and death: Materialism, mortality salience, and consumption 

behavior. Psychological Science, 11(4), 348–351. https://doi.org/10.1111/1467-9280.00269 

Kasser, T., & Sheldon, K. M. (2009). Time affluence as a path toward personal happiness and ethical business 

practice: Empirical evidence from four studies. Journal of Business Ethics, 84(Suppl2), 243–255. 

https://doi.org/10.1007/s10551-008-9696-1 



122 
 

Kastenbaum, R. (1979). “Healthy dying”: A paradoxical quest continues. Journal of Social Issues, 35(1), 185–206. 

https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.1979.tb00794.x 

Kastenbaum, R. (2000). The psychology of death (3. vydání). Springer. 

Khanna, S., & Greyson, B. (2015). Near-Death Experiences and Posttraumatic Growth. The Journal of nervous and 

mental disease, 203(10), 749–755. https://doi.org/10.1097/NMD.0000000000000362 

Khoo, G. S., & Oh, J. (2023). Imagine That You Died. Would You Still Smoke?: How Death Reflection Affects 

Health Message Reception Through Personal Growth and Identification. Health Communication, 39(10), 2163–

2173. https://doi.org/10.1080/10410236.2023.2257944 

Kierkegaard, S., & Lowrie, W. (1941). The Sickness unto Death (Part I). Princeton University Press. 

Kim, K., Zauberman, G., & Bettman, J. (2012). The impact of perceived temporal scarcity of life on temporal 

distance judgments. Advances in Consumer Research, 39(4), 867–880. https://doi.org/10.1086/666464 

King, L., Hicks, J., & Abdelkhalik, J. (2009). Death, life, scarcity, and value: An alternative perspective on the 

meaning of death. Psychological Science: A Journal of the American Psychological Society, 20(12), 1459–1462. 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2009.02466.x 

Kosloff, S., Anderson, G., Nottbohm, A., & Hoshiko, B. (2019). Proximal and distal terror management defenses: 

A systematic review and analysis. In C. Routledge & M. Vess (Eds.), Handbook of terror management theory (s. 

31–63). Elsevier Academic Press. https://doi.org/10.1016/B978-0-12-811844-3.00002-0 

Kukla, H., Herrler, A., Strupp, J., & Voltz, R. (2022). "My life became more meaningful": confronting one's own 

end of life and its effects on well-being-a qualitative study. BMC palliative care, 21(1), 58. 

https://doi.org/10.1186/s12904-022-00950-3 

Kurtz, J. (2008). Looking to the future to appreciate the present: The benefits of perceived temporal scarcity. 

Psychological Science, 19(12), 1238–1241.  https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02231.x 

Lachs, J. (2005). Stoic Pragmatism. The Journal of Speculative Philosophy, 19(2), 95–106. Dostupné z: 

http://www.jstor.org/stable/25670557 

Lawrence, M. (2017). Near-death and other transpersonal experiences occurring during catastrophic events. The 

American Journal of Hospice & Palliative Care, 34(5), 486–492. https://doi.org/10.1177/1049909116631298 

Lekes, N., Martin, B. C., Levine, S. L., Koestner, R., & Hart, J. A. (2022). A Death and Dying Class Benefits Life 

and Living: Evidence From a Nonrandomized Controlled Study. Journal of Humanistic 

Psychology, 0(0). https://doi.org/10.1177/00221678221079069 

Lelorain, S., Bonnaud-Antignac, A., & Florin, A. (2010). Long term posttraumatic growth after breast cancer: 

prevalence, predictors and relationships with psychological health. Journal of clinical psychology in medical 

settings, 17(1), 14–22. https://doi.org/10.1007/s10880-009-9183-6 



123 
 

Levasseur, O., McDermott, M. R., & Lafreniere, K. D. (2015). The multidimensional mortality awareness 

measure and model: development and validation of a new self-report questionnaire and psychological 

framework. OMEGA – Journal of Death and Dying, 70(3), 317–341. 

https://doi.org/10.1177/0030222815569440 

Levesque, J. V., Maybery, D. (2012). Parental Cancer: Catalyst for Positive Growth and Change. Qualitative 

Health Research, 22(3), 397–408. https://doi.org/10.1177/1049732311421617 

Levinson, D. J. (1977). The mid-life transition: A period in adult psychosocial development. Psychiatry, 40(2), 

99–112. https://doi.org/10.1080/00332747.1977.11023925 

Lobar, S. L., Youngblut, J. M., & Brooten, D. (2006). Cross-cultural beliefs, ceremonies, and rituals surrounding 

death of a loved one. Pediatric nursing, 32(1), 44–50. 

van Lommel, P., van Wees, R., Meyers, V., & Elfferich, I. (2001). Near-death experience in survivors of cardiac 

arrest: a prospective study in the Netherlands. Lancet (London, England), 358(9298), 2039–2045. 

https://doi.org/10.1016/S0140-6736(01)07100-8 

Luo, Y., Guo, R., Huang, C., Xiong, Y., & Zhou, F. (2022). Reflection in the Context of the Epidemic: Does Death 

Anxiety Have a Positive Impact? The Role of Self-Improvement and Mental Resilience. Frontiers in 

psychology, 13(804635). https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.804635 

Lyke J. (2013). Associations among aspects of meaning in life and death anxiety in young adults. Death 

studies, 37(5), 471–482. https://doi.org/10.1080/07481187.2011.649939 

Lykins, E. L., Segerstrom, S. C., Averill, A. J., Evans, D. R., & Kemeny, M. E. (2007). Goal shifts following 

reminders of mortality: reconciling posttraumatic growth and terror management theory. Personality & social 

psychology bulletin, 33(8), 1088–1099. https://doi.org/10.1177/0146167207303015 

Machů, K. (2012). Postoje ke smrti [Magisterská diplomová práce, Univerzita Palackého v Olomouci]. Dostupné 

z: https://theses.cz/id/1c7e6o/Diplomov_prce_Klra_Mach_2012.pdf 

Manne, S., Ostroff, J., Winkel, G., Goldstein, L., Fox, K., & Grana, G. (2004). Posttraumatic growth after breast 

cancer: patient, partner, and couple perspectives. Psychosomatic medicine, 66(3), 442–454. 

https://doi.org/10.1097/01.psy.0000127689.38525.7d 

Maxfield, M., John, S., & Pyszczynski, T. (2014). A terror management perspective on the role of death-related 

anxiety in psychological dysfunction. The Humanistic Psychologist, 42(1), 35–

53. https://doi.org/10.1080/08873267.2012.732155 

Maxfield, M., Pyszczynski, T., Kluck, B., Cox, C. R., Greenberg, J., Solomon, S., & Weise, D. (2007). Age-related 

differences in responses to thoughts of one's own death: mortality salience and judgments of moral 

transgressions. Psychology and aging, 22(2), 341–353. https://doi.org/10.1037/0882-7974.22.2.341 

McAdams, D. P., de St Aubin, E. D., & Logan, R. L. (1993). Generativity among young, midlife, and older adults. 

Psychology and Aging, 8(2), 221–230. https://doi.org/10.1037//0882-7974.8.2.221 



124 
 

McEwan, O., McDermott, M. R., & Hefferon, K. (2018). Modelling Everyday Understandings of Mortality: A 

Qualitative Enquiry. Journal of Humanistic Psychology, 62(5), 627-

652. https://doi.org/10.1177/0022167818787908  

McLoughlin, K., McGilloway, S., Lloyd, R., O’Connor, M., Rhatigan, J., Shanahan, M., … Keevey, A. (2016). 

Walls, wisdom, worries, and wishes: Engaging communities in discussion about death, dying, loss, and care 

using Café Conversation. Progress in Palliative Care, 24(1), 9–14. 

https://doi.org/10.1179/1743291X15Y.0000000011 

Menzies, R. E., Whittle, L. F. (2022). Stoicism and death acceptance: integrating Stoic philosophy in cognitive 

behaviour therapy for death anxiety. Discover Psychology, 2(11). https://doi.org/10.1007/s44202-022-00023-

9 

Merriam-Webster. (n.d.). Awareness. Získáno 8. října 2025 z https://www.merriam-

webster.com/dictionary/awareness 

Metcalfe, J., & Mischel, W. (1999). A hot/cool-system analysis of delay of gratification: dynamics of 

willpower. Psychological review, 106(1), 3–19. https://doi.org/10.1037/0033-295x.106.1.3 

Miovský, M. (2006). Kvalitativní přístup a metody v psychologickém výzkumu. Grada publishing. 

Moisseeff, M. (2020). Dealing with death in contemporary Western culture: A view from afar. In J. Salomonsen, 

M. Houseman, S. M. Pike, Graham Harvey (Eds.), Reassembling Democracy: Ritual as Cultural Resource (s. 179–

191). Bloomsbury Academic. https://doi.org/10.5040/9781350123045.ch-010 

Monsó, S., & Osuna-Mascaró, A. J. (2021). Death is common, so is understanding it: the concept of death in other 

species. Synthese, 199(1-2), 2251–2275. https://doi.org/10.1007/s11229-020-02882-y 

Mikulincer, M. (2019). An attachment perspective on managing death concerns. In C. Routledge & M. Vess 

(Eds.), Handbook of terror management theory (s. 243–257). Elsevier Academic 

Press. https://doi.org/10.1016/B978-0-12-811844-3.00010-X 

Mikulincer, M., Birnbaum, G., Woddis, D., & Nachmias, O. (2000). Stress and accessibility of proximity-related 

thoughts: Exploring the normative and intraindividual components of attachment theory. Journal of 

Personality and Social Psychology, 78(3), 509–523. https://doi.org/10.1037/0022-3514.78.3.509 

Mikulincer, M., & Florian, V. (2000). Exploring individual differences in reactions to mortality salience: Does 

attachment style regulate terror management mechanisms? Journal of Personality and Social Psychology, 79(2), 

260–273. https://doi.org/10.1037/0022-3514.79.2.260 

Mikulincer, M., Florian, V., & Hirschberger, G. (2003). The existential function of close relationships: introducing 

death into the science of love. Personality and social psychology review: an official journal of the Society for 

Personality and Social Psychology, Inc, 7(1), 20–40. https://doi.org/10.1207/S15327957PSPR0701_2 

Miles, L., & Corr, C. A. (2017). Death Cafe. OMEGA – Journal of Death and Dying, 75(2), 151–165. 

https://doi.org/10.1177/0030222815612602 

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/0022-3514.79.2.260


125 
 

Mitsis, P. (2012). When death is there, we are not: Epicurus on pleasure and death. In B. Bradley, F. Feldman, & 

J. Johansson (Eds.), The Oxford handbook of philosophy of death (s. 200–217). Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195388923.013.0009 

Montaigne, M. (2008). Eseje. Arbor vitae 

Moon, H. G. (2019). Mindfulness of Death as a Tool for Mortality Salience Induction with Reference to Terror 

Management Theory. Religions, 10(353), 1–11. https://doi.org/10.3390/rel10060353 

Moore, W. E. (1963). Time the ultimate scarcity: Temporal allocations the temporal order life "management". 

The American Behavioral Scientist (Pre-1986), 6(9), 58. https://doi.org/10.1177/000276426300600917 

Motyl, M., Hart, J., Pyszczynski, T., Weise, D., Maxfield, M., & Siedel, A. (2011). Subtle priming of shared human 

experiences eliminates threat-induced negativity toward Arabs, immigrants, and peace-making. Journal of 

Experimental Social Psychology, 47(6), 1179–1184. https://doi.org/10.1016/j.jesp.2011.04.010 

Neimeyer, R. A., Wittkowski, J., & Moser, R. P. (2004). Psychological research on death attitudes: an overview 

and evaluation. Death studies, 28(4), 309–340. https://doi.org/10.1080/07481180490432324 

Nietzsche, F. (2021). Tak pravil Zarathustra. Vyšehrad.  

Parnia, S., Waller, D. G., Yeates, R., & Fenwick, P. (2001). A qualitative and quantitative study of the incidence, 

features and aetiology of near death experiences in cardiac arrest survivors. Resuscitation, 48(2), 149–156. 

https://doi.org/10.1016/s0300-9572(00)00328-2 

Payne, J., Jones, D., Hwang, J., Babar, H., Tse, E., Mock, K., & Moyer, A. (2022). Writing One’s Own Obituary: 

Student Reflections on an Assignment in a Positive Psychology Class. Journal of Happiness and Health, 2(2), 

98–107. https://doi.org/10.47602/johah.v2i2.27 

Periyakoil, V. S., Neri, E., & Kraemer, H. (2018). Common Items on a Bucket List. Journal of palliative 

medicine, 21(5), 652–658. https://doi.org/10.1089/jpm.2017.0512 

Platón (1994). Faidón. OIKOYMENH. 

Prentice, M., Kasser, T., & Sheldon, K. M. (2018). Openness to experience predicts intrinsic value shifts after 

deliberating one's own death. Death studies, 42(4), 205–215. https://doi.org/10.1080/07481187.2017.1334016 

Pyszczynski, T., Greenberg, J., Solomon, S., & Maxfield, M. (2006). On the unique psychological import of the 

human awareness of mortality: Theme and variations. Psychological Inquiry, 17(4), 328–

356. https://doi.org/10.1080/10478400701369542 

Qin, Z., Huang, Y., Zhang, X., Su, S., Zhang, H., & Peng, J. (2025). Anxiety or reflection? exploring profiles of 

death awareness among chinese nurses: a latent profile analysis. BMC psychology, 13(1), 193. 

https://doi.org/10.1186/s40359-025-02501-w 

Rawlings, D., Miller-Lewis, L., & Tieman, J. (2018). Community Views on 'What I Want 'Before I Die'. Behavioral 

sciences (Basel, Switzerland), 8(12), 111. https://doi.org/10.3390/bs8120111 



126 
 

Reynolds, C. M., & Grühn, D. (2024). Does time heal all wounds? An investigation of time, grief, and attitudes 

toward death. Death studies, 48(10), 1035–1045. https://doi.org/10.1080/07481187.2023.2297065 

Richter L. (2025). Validation of the death reflection scale among older people. Frontiers in psychology, 16, 1541516. 

https://doi.org/10.3389/fpsyg.2025.1541516 

Ritter, L. J., Bagasra, A., & Richards, S. (2023). An analysis of student bucket lists in death and dying courses: 

data from three U.S. Universities. Mortality, 29(4), 885–902. https://doi.org/10.1080/13576275.2023.2263387 

Rodríguez, P., Herrán, A. de la, Pérez-Bonet, G., & Sánchez-Huete, J. C. (2022). What do teachers think of death 

education? Death Studies, 46(6), 1518–1528. https://doi.org/10.1080/07481187.2020.1817176 

Rosenblatt, A., Greenberg, J., Solomon, S., Pyszczynski, T., & Lyon, D. (1989). Evidence for terror management 

theory: I. The effects of mortality salience on reactions to those who violate or uphold cultural values. Journal 

of personality and social psychology, 57(4), 681–690. https://doi.org/10.1037//0022-3514.57.4.681 

Routledge, C., Arndt, J., & Goldenberg, J. L. (2004). A Time to Tan: Proximal and Distal Effects of Mortality 

Salience on Sun Exposure Intentions. Personality and Social Psychology Bulletin, 30(10), 1347–

1358. https://doi.org/10.1177/0146167204264056 

Routledge, C., & Juhl, J. (2010). When death thoughts lead to death fears: Mortality salience increases death 

anxiety for individuals who lack meaning in life. Cognition and Emotion, 24(5), 848–

854. https://doi.org/10.1080/02699930902847144 

Routledge, C., Ostafin, B., Juhl, J., Sedikides, C., Cathey, C., & Liao, J. (2010). Adjusting to death: The effects of 

mortality salience and self-esteem on psychological well-being, growth motivation, and maladaptive 

behavior. Journal of Personality and Social Psychology, 99(6), 897–916. https://doi.org/10.1037/a0021431 

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2017). Goal contents theory: Aspirations, life goals, and their varied consequences. In 

R. M. Ryan & E. L. Deci (Eds.), Self-determination theory: Basic psychological needs in motivation, development, 

and wellness (s. 272–292). Guildford Press. 

Řiháček, T., Čermák, I., & Hytych, R. et al. (2013). Kvalitativní analýza textů: čtyři přístupy. Masarykova univerzita. 

Říčan, P. (2004). Cesta životem (2. vydání). Portál. 

Sas, C., Ren, S., Coman, A., Clinch, S., & Davies, N. (2016). Life Review in End of Life Care: A Practitioner's 

Perspective. In Proceedings of the 2016 CHI Conference Extended Abstracts on Human Factors in Computing 

Systems (CHI EA '16) (s. 2947–2953). Association for Computing Machinery. 

https://doi.org/10.1145/2851581.2892491 

Seifu, F., Morgan, M. M., DeDiego, A. C., & Rassier, A. (2024).  Conversations of life and death: Experiences of 

death awareness and Death Café participation. Journal of Humanistic Counseling, 63(1), 53–

66. https://doi.org/10.1002/johc.12199 

Seneca, L. A. (19977). Útěchy. Odeon. 



127 
 

Sheikh, A. I.& Marotta, S. A. (2005). A cross-validation study of the posttraumatic growth inventory. 

Measurement and Evaluation in Counseling and Development, 38(2), 66-77. 

Shonin, E., & Van Gordon, W. (2014). Mindfulness of death. Mindfulness, 5(4), 464–

466. https://doi.org/10.1007/s12671-014-0290-6 

Schippers, M. C., & Ziegler, N. (2019). Life crafting as a way to find purpose and meaning in life. Frontiers in 

Psychology, 10, 2778. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2019.02778 

Schulte, B., Graf, P., Franzkowiak, L, & Hornecker, E. (2020). Hospital Beds, Robot Priests and Huggables: A 

(Fictional) Review of Commercially Available Care Robots. In Proceedings of the 11th Nordic Conference on 

Human-Computer Interaction: Shaping Experiences, Shaping Society (NordiCHI '20) (43, s. 1–11). Association for 

Computing Machinery. https://doi.org/10.1145/3419249.3420127 

Solomon, S., Greenberg, J., & Pyszczynski, T. A. (2015). The worm at the core: On the role of death in life. Random 

House. 

Sköld, A. B. (2020). Being-towards-grief: rethinking death awareness. Mortality, 26(3), 284–298. 

https://doi.org/10.1080/13576275.2020.1779203 

Slaughter, V., & Griffiths, M. (2007). Death understanding and far of death in young children. Clinical Child 

Psychology and Psychiatry, 12(4), 525–535. https://doi.org/10.1177/1359104507080980 

Slavin, M. (2016). Relational psychoanalysis and the tragic-existential aspect of the human condition. 

Psychoanalytic Dialogues, 26(5), 537–548. https://doi.org/10.1080/10481885.2016.1214465 

Sliter, M. T., Sinclair, R. R., Yuan, Z., & Mohr, C. D. (2014). Don’t fear the reaper: Trait death anxiety, mortality 

salience, and occupational health. Journal of Applied Psychology, 99(4), 759–769. 

https://doi.org/10.1037/a0035729 

Snape, M. C. (1997). Reactions to a traumatic event: The good, the bad and the ugly? Psychology, Health & 

Medicine, 2(3), 237–242. https://doi.org/10.1080/13548509708400581 

Speece, M. W. (1995). Children’s Concepts of Death. Michigan Family Review, 1(1), 57–69. 

http://dx.doi.org/10.3998/mfr.4919087.0001.107 

Spitzenstätter, D., & Schnell, T. (2020). Effects of mortality awareness on attitudes toward dying and death and 

meaning in life—a randomized controlled trial. Death Studies, 46(5), 1219–1233. 

https://doi.org/10.1080/07481187.2020.1808737 

Stein, J. H., & Cropanzano, R. (2011). Death awareness and organizational behavior. Journal of Organizational 

Behavior, 32(8), 1189–1193. https://doi.org/10.1002/job.715 

Stella, M. (2015). Befriending death: A mindfulness-based approach to cultivating self-awareness in counselling 

students. Death Studies, 40(1), 32–39. https://doi.org/10.1080/07481187.2015.1056566 

Strauss, A., & Corbinová, J. (1999). Základy kvalitativního výzkumu. Albert. 



128 
 

Špatenková, N. (2014). O posledních věcech člověka: vybrané kapitoly z thanatologie. Galén. 

Takeuchi, R., Guo, N., Teschner, R. S., & Kautz, J. (2021). Reflecting on death amidst COVID-19 and individual 

creativity: Cross-lagged panel data analysis using four-wave longitudinal data. The Journal of applied 

psychology, 106(8), 1156–1168. https://doi.org/10.1037/apl0000949 

Taylor, S. (2016). Mortality and mindfulness: How intense encounters with death can generate spontaneous 

mindfulness. In I. Ivtzan & T. Lomas (Eds.), Mindfulness in positive psychology: The science of meditation and 

wellbeing (s. 126–140). Routledge/Taylor & Francis Group.  

Tedeschi, R. G., & Calhoun, L. G. (1995). Trauma & transformation: Growing in the aftermath of suffering. Sage 

Publications, Inc. https://doi.org/10.4135/9781483326931 

Tedeschi, R. G., & Calhoun, L. G. (1996). The Posttraumatic Growth Inventory: measuring the positive legacy 

of trauma. Journal of traumatic stress, 9(3), 455–471. https://doi.org/10.1007/BF02103658 

Tedeschi, R. G., & Calhoun, L. G. (2004). Target Article: "Posttraumatic Growth: Conceptual Foundations and 

Empirical Evidence". Psychological Inquiry, 15(1), 1–18. https://doi.org/10.1207/s15327965pli1501_01 

Testoni, I., Iacona, E., Fusina, S., Floriani, M., Crippa, M., Maccarini, A., & Zamperini, A. (2018). "Before I die I 

want to …": An experience of death education among university students of social service and 

psychology. Health psychology open, 5(2), 2055102918809759. https://doi.org/10.1177/2055102918809759 

Testoni, I., Biancalani, G., Ronconi, L., & Varani, S. (2019). Let’s Start With the End: Bibliodrama in an Italian 

Death Education Course on Managing Fear of Death, Fantasy-Proneness, and Alexithymia With a Mixed-

Method Analysis. OMEGA – Journal of Death and Dying, 83(4), 729–

759. https://doi.org/10.1177/0030222819863613 

Testoni, I., Palazzo, L., Calamarà, N., Rossi, G., & Wieser, M. A. (2021a). "Imagine You Have ALS": Death 

Education to Prepare for Advance Treatment Directives. Behavioral sciences (Basel, Switzerland), 11(1), 6. 

https://doi.org/10.3390/bs11010006 

Testoni, I., Palazzo, L., De Vincenzo, C., & Wieser, M. A. (2020a). Enhancing Existential Thinking through Death 

Education: A Qualitative Study among High School Students. Behavioral sciences (Basel, Switzerland), 10(7), 

113. https://doi.org/10.3390/bs10070113 

Testoni, I., Palazzo, L., Ronconi, L., Donna, S., Cottone, P. F., & Wieser, M. A. (2021b). The hospice as a learning 

space: a death education intervention with a group of adolescents. BMC palliative care, 20(1), 54. 

https://doi.org/10.1186/s12904-021-00747-w 

Testoni, I., Tronca, E., Biancalani, G., Ronconi, L., & Calapai, G. (2020b). Beyond the Wall: Death Education at 

Middle School as Suicide Prevention. International journal of environmental research and public health, 17(7), 

2398. https://doi.org/10.3390/ijerph17072398 

https://psycnet.apa.org/doi/10.4135/9781483326931


129 
 

Thieleman, K., & Cacciatore, J. (2018). ‘Experiencing life for the first time’: the effects of a traumatic death course 

on social work student mindfulness and empathy. Social Work Education, 38(4), 470–484. 

https://doi.org/10.1080/02615479.2018.1548588 

Thorová, K. (2015). Vývojová psychologie. Portál. 

Tomer, A., Eliason, G. T., & Wong, P. T. (2013). Existential and spiritual issues in death attitudes. Psychology Press. 

Tomich, P. L., & Helgeson, V. S. (2004). Is finding something good in the bad always good? Benefit finding 

among women with breast cancer. Health psychology: official journal of the Division of Health Psychology, 

American Psychological Association, 23(1), 16–23. https://doi.org/10.1037/0278-6133.23.1.16 

Townsend, C. (2008.) Art and death. St. Martin’s Press. 

Towsley, G. L., Hirschman, K. B., & Madden, C. (2015). Conversations about End of Life: Perspectives of 

Nursing Home Residents, Family, and Staff. Journal of palliative medicine, 18(5), 421–428. 

https://doi.org/10.1089/jpm.2014.0316 

Trzebiński, J., Cabański, M., & Czarnecka, J. Z. (2020). Reaction to the COVID-19 Pandemic: The Influence of 

Meaning in Life, Life Satisfaction, and Assumptions on World Orderliness and Positivity. Journal of Loss and 

Trauma, 25(6–7), 544–557. https://doi.org/10.1080/15325024.2020.1765098 

Ullrich, A., Hollburg, W., Schulz, H., Goldbach, S., Rommel, A., Müller, M., Kirsch, D., Kopplin-Foertsch, K., 

Messerer, J., König, L., Schulz-Kindermann, F., Bokemeyer, C., & Oechsle, K. (2022). What are the personal 

last wishes of people with a life-limiting illness? Findings from a longitudinal observational study in 

specialist palliative care. BMC palliative care, 21(1), 38. https://doi.org/10.1186/s12904-022-00928-1 

Vail, K. E., Arndt, J., Motyl, M., & Pyszczynski, T. (2009). Compassionate values and presidential politics: 

Mortality salience, compassionate values and support for Barack Obama and John McCain in the 2008 

Presidential election. Analyses of Social Issues and Public Policy, 9(1), 255–268. https://doi.org/10.1111/j.1530-

2415.2009.01190.x 

Vail, K. E. III, Horner, D. E., Waggoner, B., & Conti, J. P. (2019). Pushing up daisies: Goal orientations, death 

awareness, and satisfaction with life. Journal of Experimental Social Psychology, 85, Article 

103891. https://doi.org/10.1016/j.jesp.2019.103891 

Vail, K. E., Juhl, J., Arndt, J., Vess, M., Routledge, C., & Rutjens, B. T. (2012). When Death is Good for Life: 

Considering the Positive Trajectories of Terror Management. Personality and Social Psychology Review, 16(4), 

303-329. https://doi.org/10.1177/1088868312440046 

Vail, K. E., Rothschild, Z. K., Weise, D. R., Solomon, S., Pyszczynski, T., & Greenberg, J. (2009). A Terror 

Management Analysis of the Psychological Functions of Religion. Personality and Social Psychology 

Review, 14(1), 84-94. https://doi.org/10.1177/1088868309351165 



130 
 

Varthini, S., & Rathnasabapthy, M. (2024). Enhancing Well-Being: Embracing Aging, Alleviating Anxiety, and 

Reflecting on Mortality. International Research Journal of Multidisciplinary Scope. 05(03). 172–182. 

https://doi.org/10.47857/irjms.2024.v05i03.01239. 

Varthini, S., & Rathnasabapathy, M. (2024). Psychometric properties of the Death Reflection Scale – Indian 

version. MethodsX, 13, 102970. https://doi.org/10.1016/j.mex.2024.102970 

Wade-Benzoni, K. A., Tost, L. P., Hernandez, M., & Larrick, R. P. (2012). It’s only a matter of time: Death, 

legacies, and intergenerational decisions. Psychological Science, 23(7), 704–

709. https://doi.org/10.1177/0956797612443967 

Walter, D. (2019, Autumn). Memento mori: a positive and contemporary reflection through visual art on a life 

spent well. IAFOR Journal of Arts & Humanities, 6(2), 107–120. https://doi.org/10.22492/ijah.6.2.10 

Wass H. (2004). A perspective on the current state of death education. Death studies, 28(4), 289–308. 

https://doi.org/10.1080/07481180490432315 

Watson, M., Campbell, R., Vallath, N., Ward, S., Wells, J. (2019). Oxford Handbook of Palliative Care. Oxford 

University Press. 

Weise, D. R., Pyszczynski, T., Cox, C. R., Arndt, J., Greenberg, J., Solomon, S., & Kosloff, S. (2008). Interpersonal 

politics: The role of terror management and attachment processes in shaping political 

preferences. Psychological Science, 19(5), 448–455. https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02108.x 

Wellman, J. (2020). Memento mori: Reflecting on mortality to inspire vitality and meaning in life. [Magisterská 

diplomová práce, University of Pennsylvania]. University of Pennsylvania Scholarly Commons. 

https://core.ac.uk/download/pdf/345096816.pdf 

Willoch, T. C. F., & McDermott, M. R. (2022). Psychological predictors of mortality awareness: Time perspective, 

contentment with age and paternal antipathy and neglect. Omega – Journal of Death and Dying, 85(1), 225–

245. https://doi.org/10.1177/0030222820944065 

Wittkowski, J. (2015). Coping and Attitudes Toward Dying and Death in German Adults. OMEGA – Journal of 

Death and Dying, 72(4), 316–339. https://doi.org/10.1177/0030222815575283 

Wittkowski, J., Doka, K. J., Neimeyer, R. A., & Vallerga, M. (2015). Publication Trends in Thanatology: An 

Analysis of Leading Journals. Death studies, 39(8), 453–462. https://doi.org/10.1080/07481187.2014.1000054 

Wong, P. T. P. (2007). Meaning management theory and death acceptance. In A. Tomer, E. Grafton, & P. T. P. 

Wong (Eds.), Existential and spiritual issues in death attitudes (s. 65–87). Erlbaum. 

Wong, P. T. P. (2008). Meaning management theory and death acceptance. In A. Tomer, G. T. Eliason, & P. T. P. 

Wong (Eds.), Existential and spiritual issues in death attitudes (s. 65–87). Lawrence Eribaum Associates 

Publishers. 



131 
 

Wong, P.T.P. (2010). What is existential positive psychology? International Journal of Existential Psychology & 

Psychotherapy, 3(1), 1–10. 

Wong, P. T. P., Reker, G. T., & Gesser, G. (1994). Death Attitude Profile-Revised: A multidimensional measure 

of attitudes toward death. In R. A. Neimeyer (Ed.), Series in death education, aging, and health care. Death anxiety 

handbook: Research, instrumentations, and application (s.121–148). Taylor & Francis. 

Wong, P. T. P., & Tomer, A. (2011). Beyond terror and denial: The positive psychology of death acceptance 

[Editorial]. Death Studies, 35(2), 99–106. https://doi.org/10.1080/07481187.2011.535377 

Wojtkowiak, J., & Mathijssen, B. (2022). Birth and Death: Studying Ritual, Embodied Practices and Spirituality 

at the Start and End of Life. Religions, 13(820), 1–6. https://doi.org/10.3390/books978-3-0365-5416-7 

Yalom, I. D. (2012). Pohled do slunce. Portál. 

Yuan, Zhenyu & Baranik, Lisa & Sinclair, Robert & Sliter, Michael & Rand, Kevin & Salyers, Michelle. (2018). 

Memento Mori: The development and validation of the Death Reflection Scale. Journal of Organizational 

Behavior. 40(4). 417–433. https://doi.org/10.1002/job.2339. 

Zaleskiewicz, T., Gasiorowska, A., & Kesebir, P. (2015). The Scrooge effect revisited: Mortality salience increases 

the satisfaction derived from prosocial behavior. Journal of Experimental Social Psychology, 59, 67–76. 

https://doi.org/10.1016/j.jesp.2015.03.005 

Zascerinska, S., Sharpley, R., & Wright, D. (2022). Living life or denying death? Towards an understanding of 

the bucket list. Tourism Recreation Research, 49(2), 221–234. https://doi.org/10.1080/02508281.2021.2015673 

Zeng, S. Y., Wu, R., Truong, K. N., & Chevalier, F. (2020). Evaluating the Gradual Delivery of Knowledge-

focused and Mindset-focused Messages for Facilitating the Acceptance of COPD. Proceedings of the ACM 

Interactive Mobile Wearable and Ubiquitous Technologies, 4(4), Article 160, 1–23. 

https://doi.org/10.1145/3432218 

Zhou, X., Liu, J., Chen, C., & Yu, Z. (2008). Do children transcend death? An examination of the terror 

management function of offspring. Scandinavian journal of psychology, 49(5), 413–418. 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9450.2008.00665.x 

Zimmermann, C., & Rodin, G. (2004). The denial of death thesis: sociological critique and implications for 

palliative care. Palliative medicine, 18(2), 121–128. https://doi.org/10.1191/0269216304pm858oa 

Žaloudíková, I. (2016). Dětské pojetí smrti. Munipress. Získáno z: 

https://munispace.muni.cz/library/catalog/book/822

 



 
 

 
 
 
 
 
 
 

PŘÍLOHY 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seznam příloh: 

1. Abstrakt v českém a anglickém jazyce 

2. Informační dopis 

3. Znění informovaného souhlasu 

4. Základní struktura rozhovoru 

5. Ukázka přepisu rozhovoru 

  



 
 

ABSTRAKT DIPLOMOVÉ PRÁCE 

Název práce: Uvědomování si smrtelnosti a jeho důsledky  

Autor práce: Bc. Jan Bajaja  

Vedoucí práce: Mgr. Klára Machů, Ph.D. 

Počet stran a znaků: 131 stran, 291 378 znaků 

Počet příloh: 5 

Počet titulů použité literatury: 249 

Abstrakt:  

Práce se zabývá uvědomováním si smrtelnosti a důsledky, které se s ním pojí. 

Cílem bylo vytvoření teoretického modelu procesu uvědomování si smrtelnosti. 

Teoretická část práce přibližuje koncept uvědomování si smrtelnosti, vývoj jeho 

chápání napříč historií i lidským životem a faktory, které jej ovlivňují. Představuje 

také různé psychologické teorie, které se týkají uvědomování si smrtelnosti a jeho 

vlivu na naše chování, prožívání a myšlení. Dále popisuje možné formy konfrontace 

se smrtí a pozitivní důsledky, které se s uvědomováním si smrtelnosti pojí. Pro 

výzkum byla zvolena kvalitativní metodologie. Výzkumný soubor tvořilo 6 jedinců, 

kteří se nad smrtelností často a cíleně zamýšlí. K získání dat byla použita metoda 

samovýběru a prostého záměrného výběru. Ke sběru výzkumných dat byl využit 

polostrukturovaný rozhovor. Metoda zakotvené teorie určila za centrální kategorii 

uvědomování si smrtelnosti. To má intelektuální charakter, rozmanitou frekvenci 

i intenzitu, prochází vývojem, je vyvoláno přímými a nepřímými připomínkami 

a ovlivňují jej osobnostní charakteristiky, spiritualita, životní zkušenosti a časová 

perspektiva. Převažují pozitivní důsledky, jako jsou přehodnocení životních cílů, 

posun k vnitřním hodnotám, prohloubení vztahů, větší vděčnost či všímavost.  

Klíčová slova: uvědomování si smrtelnosti, reflektování smrtelnosti, pozitivní 

důsledky uvědomování si smrtelnosti, terror management theory 

  



 
 

ABSTRACT OF THESIS 

Title: Mortality awareness and its consequences 

Author: Bc. Jan Bajaja 

Supervisor: Mgr. Klára Machů, Ph.D. 

Number of pages and characters: 131 pages, 291 378 characters 

Number of appendices: 5 

Number of references: 249 

Abstract: 

The thesis deals with mortality awareness and the consequences associated with it. 

The aim was to create a theoretical model of the process of mortality awareness. 

The theoretical part of the thesis introduces the concept of mortality awareness, 

the development of its understanding throughout history and human life, and 

the factors that influence it. It also presents various psychological theories that relate 

to mortality awareness and its influence on our behavior, experience, and thinking. 

It also describes possible forms of confrontation with death and the positive 

consequences associated with mortality awareness. A qualitative methodology was 

chosen for the research. The research group consisted of 6 individuals who often 

and purposefully think about mortality. The method of self-selection and simple 

purposive sampling was used to obtain data. A semi-structured interview was used 

to collect research data. The grounded theory method identified mortality 

awareness as the central category. It is intellectual in nature, of varying frequency 

and intensity, is evolving, is triggered by direct and indirect reminders, and is 

influenced by personality characteristics, spirituality, life experiences, and time 

perspective. Positive consequences predominate, such as reassessment of life goals, 

a shift toward inner values, deepening relationships, gratitude, and mindfulness. 

Key words: mortality awareness, death reflection, benefits of mortality awareness, 

Terror Management Theory 



 
 

INFORMAČNÍ DOPIS 

Název práce: Uvědomování si smrtelnosti a jeho důsledky 

Autor práce: Bc. Jan Bajaja 

Vedoucí práce: Mgr. Klára Machů, Ph.D. 

 

Vážená paní / Vážený pane, 

jmenuji se Jan Bajaja a jsem studentem 2. ročníku navazujícího magisterského studia 

oboru psychologie na Univerzitě Palackého v Olomouci. V současné době realizuji 

výzkum k mé magisterské diplomové práci, která je zaměřena na uvědomování 

si smrtelnosti, jeho důsledky a faktory, které toto uvědomování ovlivňují. 

Výzkumná část práce bude realizována prostřednictvím rozhovoru s Vámi na toto 

výzkumné téma. Rozhovor zabere zhruba 60 až 90 minut. Pravděpodobně se během 

něj dotkneme témat, která mohou být citlivá, proto prosím berte tuto skutečnost 

při Vašem zapojení se do výzkumu na vědomí. Rozhovor bude zvukově nahráván 

a následně převeden do textové podoby. Získané informace budou uschovány 

v uzamčeném počítači a anonymizovány. Údaje poskytnuté pro účely tohoto 

výzkumu nebudou použity jinak než k interpretaci výsledků v rámci diplomové 

práce. Následně bude provedena kvalitativní analýza získaných dat a publikace 

výsledků této analýzy v mé magisterské diplomové práci.  

Vaše účast na výzkumu je dobrovolná a můžete z něj kdykoliv odstoupit. Výsledky 

výzkumu Vám v případě Vašeho zájmu velmi rád zašlu k nahlédnutí.  

V případě dotazů mě, prosím, kontaktujte na e-mail jan.bajaja01@upol.cz. 

 

Děkuji za Vás zájem a čas, 

Bc. Jan Bajaja 

  



 
 

ZNĚNÍ INFORMOVANÉHO SOUHLASU 

Souhlasíte s tím, že jste byl/a seznámen/a s podmínkami účasti na výzkumu 

k magisterské diplomové práci s názvem „Uvědomování si smrtelnosti a jeho důsledky“ 

a že se tohoto výzkumu účastníte dobrovolně? 

Berete na vědomí, že údaje poskytnuté pro účely výzkumu jsou anonymní 

a že nebudou použity jinak, než k interpretaci výsledků v rámci diplomové práce? 

Souhlasíte s tím, že rozhovor bude zvukově nahráván a následně zpracován pouze 

pro účely výzkumu? Rovněž berete na vědomí, že máte možnost kdykoliv vyjádřit 

změnu svého postoje a z výzkumu odstoupit?  

Pokud souhlasíte se vším, co bylo výše řečeno, potvrďte prosím svůj souhlas.  



 
 

ZÁKLADNÍ STRUKTURA ROZHOVORU 

Základní informace 

1. Kolik je Vám let? 

2. Jaké je Vaše nejvyšší dosažené vzdělání? 

3. Jaké je Vaše aktuální zaměstnání? 

4. Jaký je Váš rodinný stav? 

5. Máte nějaké náboženské přesvědčení? Pokud ano jaké? 

A: Jakým způsobem si jedinci uvědomují smrtelnost? 

6. Vzpomínáte si na moment, kdy jste si poprvé uvědomil/a svou vlastní smrtelnost? 

7. Kdy jste se vědomě začal/a této otázce ve svém životě věnovat? Co Vás k tomu přivedlo? 

8. V jakých situacích, jak často a jak přesně si svou smrtelnost uvědomujete? 

9. Jak se ve Vás měnilo prožívání vlastní smrtelnosti s věkem nebo životními zkušenostmi? 

10. Jak byste popsal/a Váš vztah ke smrti? Měnil se nějak v čase? 

B: Jaké faktory se s uvědomováním si smrtelnosti pojí? 

11. Co podle Vás nejvíce přispívá k Vašemu uvědomování si smrtelnosti? 

12. Měl/a jste v životě nějakou zkušenost, která výrazně změnila Váš vztah ke smrtelnosti? 

13. Přemýšlíte o spirituálních/náboženských otázkách? Jak to ovlivňuje vaše vnímání smrti? 

14. Ovlivnila Vaše uvažování o smrti nějaký významná událost? Pokud ano, jaká a jak? 

15. Jak jste mluvili nebo mluvíte s Vašimi blízkými o smrti a umírání? 

C: Jaké jsou důsledky uvědomování si smrtelnosti? 

16. Jaké pozitivní důsledky v uvědomování si smrtelnosti spatřujete? 

17. Jak uvědomění konečnosti života ovlivňuje Vaše každodenní prožívání a rozhodování? 

18. Jaký dopad má toto vědomí na Vaše životní rozhodnutí, hodnoty a priority? 

19. Jak uvědomování si smrtelnosti ovlivňuje vztah k Vašim blízkým nebo druhým lidem? 

20. Změnil se nějak v důsledku tohoto uvědomování Váš vztah k času? Pokud ano, jak? 

21. Jaké emoce ve Vás toto uvědomování vzbuzuje a jaké emoce převládají? 

22. Vnímáte nějaké negativní důsledky tohoto vědomí? Pokud ano, jaké a jak s nimi pracujete? 

Závěr 

1. Je něco, co ještě nezaznělo a chtěl/a byste to dodat? 

2. Je něco, co jste si při tomto rozhovoru uvědomil/a? 

3. Jak jste se cítil/a při rozhovoru na toto téma? 

  



 
 

UKÁZKA PŘEPISU ROZHOVORU S ÚČASTNÍKEM Č. 6 

Základní informace 
T: Tak jestli se můžete zeptat, kolik je vám let? 

47. 

T: Jaké je vaše nejvyšší dosažené vzdělání? 

Já mám… ježkovy zraky… mám tři vysoké školy, ale všechno se to pohybovalo vlastně na úrovni magistr. 

T: A vaše aktuální povolání, jestli byste mohl nějak specifikovat nebo popsat? 

Jsem kněz, to myslím, že stačí. Katolické církve. 

A: Jakým způsobem si jedinci uvědomují smrtelnost? 
T: Takže na náboženské přesvědčení se také nemusím ptat. Je to zřejmé z toho. Dobře, tak taková 

základní otázka, kterou vždycky pokládám na začátek… Tak jestli si dokážete vzpomenout 

na nějaký první moment, kdy jste si uvědomil celkově jako konečnost života? Ať už třeba u sebe 

nebo u blízkých… Můžete zkusit zapátrat v paměti třeba až do dětství, takový první moment, kdy 

jste si na to… na který si vzpomenete. 

Úplně… Já si myslím, že už tam byly záblesky, už se velmi raném dětství, když jsem si třeba všiml, že něco 

žilo a už nežije. A to si myslím… Ale to bych se si netroufnul teďka nějak datovat, který to mohl být tak věk. 

Ale myslím si, že to šlo hodně do raného období. Protože když si vzpomenu, že můj (první) pohřeb, který jsem 

absolvoval… Zemřela nám sousedka a to mi bylo tak pět let… Já vím, že jsem se velice těšil. Takže tam je to, 

když jsem si uvědomoval, že se jedná o pohřeb člověka. Ale předtím bych si myslel, že tam už jako probleskovaly 

nějaké ty okamžiky, kdy jsem nějak věděl, že něco prostě bylo, něco živého a už to prostě není a že to zemřelo. 

Když jsem třeba viděl nějakého ptáčka na zemi a tak dále. Tak tam myslím si, že byl už takový první záblesk 

něčeho, co by se dalo… nějaké to základní… nějak trošku si uvědomění této konečnosti, že něco prostě končí. 

Já to takhle vidím zpětně. 

T: A třeba u vás v rodině, bylo to něco, o čem jste se běžně bavili? Nebo to třeba bylo spíš takové 

více tabu? Jak jste se o tom bavili v té vaší primární rodině? 

Nebavili jsme se o tom vůbec. Ale myslím si, že nikdy nebylo to, že na pohřeb se nejde. Že to vždy, když někdo 

zemřel v rodině, tak se chodilo na pohřeb. Vždy. Nepamatuju si, že by mě někdy jako malého kluka vynechali 

z toho. Ale jako nemluvilo se o tom. Ta primární reakce, jaká byla, od těch nejbližší, tak ta byla spíš ze strany 

mamky. A ta to řešila tím, že objala, konejšila. Ale nikdy jsme se nebavili explicitně o smrti a o konečnosti. 

T: A byl pak nějaký třeba nějaký zlom, kdy jste se třeba o to téma začínal nějak víc zajímat? Nebo 

třeba bylo to tak nějak v průběhu studií, nebo vašeho povolání? 

Jo, jo, jo. Já si myslím, že bylo to asi až tak nějak cíleně, vědoměji… jako se vypořádávat s tu konečností… kdy 

to vlastně začalo mít takový ten intelektuální charakter… tak to spíš bylo v armádě. Ne že bych předtím o to 



 
 

nejevil nějak zájem, ale o nějakou systematickou snahu se s tím vypořádat po té stránce intelektuální… nějak 

si to myšlenkově zpracovat… tak to opravdu bylo až tak nějak v období armády. A myslím si, že možná ještě 

tam něco bylo, ale to teďka fakt nemám nějak zpracováno, nějak dohledáno. Možná, že při nějakých těch prvních 

krizích ve smyslu zamilovanosti rozchodu s partnerkou, tak tam možná něco takovým způsobem přicházelo 

na přetřes. Ale to bylo spíš okrajové téma. Ale si troufnu říct, že teď je to opravdu věcí, že opravdu to je jako 

armádní kariéry. Protože jsem byl deset roků v armádě, takže tam s tím člověkem je prostě konfrontován. 

T: A kdybyste to třeba zkusil trošku přiblížit, v jakých konkrétních situacích jste se tak víc 

uvědomoval? Nebo třeba jakým způsobem jste se nad tím zamýšlel? 

Jo, určitě. Já si myslím, že při tom samotném výcviku. Ten byl jako hodně tvrdý, protože jsem byl vlastně 

u výsadkářů, tak tam si člověk po mnoha stránkách sáhl na dno a vlastně si začínal více uvědomovat, jak ten 

život je prostě křehký. Že vlastně tam opravdu ta smrt byla nějakým způsobem prostě součástí. Nehovořilo 

se o ní otevřeně, jako o nějaké syrovosti, ale spíš tam bylo hodně takových… Já tomu říkám od slova Halloween, 

takže „Halloweenizace“ prostě smrti. Taková nějaká ta banalizace té smrti, že to tak není prostě strašné. Je to 

taková snaha nějak to zesměšnit, snaha tomu dát takový prostě jako… ne tak prostě fatální a úzkostlivý nádech, 

ale spíš něco, co jaksi patří tady k tomuto povolání. Ale vyloženě podívat se smrti do očí jako takové s tou vší 

syrovostí a tím, co tak člověka jako silně zúzkostňuje, co mu prostě přináší strach, tak to tam prostě nebylo. To 

až fakt přišlo později. Takže spíš taková banalizace smrti bych to nazval. 

T: No a vlastně, když to teď vstánu k tomu aktuálnímu stavu… Tak jak se to třeba vyvíjelo doteď? 

Že říkáte, že vlastně nějaké aspekty toho uvědomování tam nebyly, tak třeba jak se to postupně 

vyvíjelo potom? 

Jo, jo, jo, jo, určitě. Vyvíjelo se to, protože pro mě tam nějací kolegové zahynuli. Tak to byla věc, myslím, že si to 

člověk nějak více uvědomoval. Ale myslím si, že když prostě použiju ten… Irving Yalom napsal tu knihu, ve 

které… Asi znáte, že jo, Irvinga Yaloma. To je ten známý terapeut, psychiatr ze Stanfordu… Tak jeho jeden 

z takových předních titulů, nebo významných titulů, těch novodobějších, vlastně byl Pohled do slunce. A takže 

jako takový ten pohled do slunce, jo, takové to bez nějakých těch příkras… tak to opravdu bylo až po tom tváří 

v tvář, když jsem pracoval jako ošetřovatel v hospici. A tam to opravdu bylo na denním pořádku. Tam už 

vlastně, že jo, tam se člověk jako hmatatelně dotýkal té smrti. V té armádě to tak prostě není, jo, protože vy 

málo kdy se prostě, že jo, dostanete nějak tváří v tvář s někým, kdo umírá. Tam spíš, když dochází k nějakým 

armádním konfrontacím, k nějakým těm přestřelkám, tak je to na nějakou vzdálenost. A pro vás je to pořád 

něco, co nemáte tváří v tváři. Pokud vám teda nezabíjí kolegu někde, který je vedle. Ale to jsem nezažil. Takže 

co skutečně byla ta nejhmatatelnější… ten dotyk se smrtí, to bylo až v hospici. Tam jsem to intenzivně prožíval. 

T: To jsem ani vůbec netušil, že jste dělal v hospici. Tam jste dělal nějak, když jste studoval pak 

u jezuitů? 

Jo, jo. 

T: Tak jestli byste to třeba taky nějak přiblížil, jestli tam jste měl nějaké zážitky nebo zkušenosti, které 

byly pro vás osobnější v tom kontextu? 



 
 

Určitě. Byl jsem tam jako ošetřovatel. Vyloženě jako ošetřovatel. Takže vlastně všechno to, co se týká té lidské 

křehkosti, tak tam opravdu člověk úplně ztratil iluzi. Nebo respektive více jsem se probudil z toho Matrixu. 

Že mně to přijde, že celá ta naše společnost je prostě postavená na neskutečném polstrování a určité významné 

obraně vůči lidské pomíjivosti. Že tam najednou člověk je do toho vržen a tam najednou vám ta bublina, ta 

ochrana, úplně splaskla. Úplně splaskla. Nechci říct, že to v armádě nebylo, ale tady to bylo nějakým 

způsobem… možná už jsem byl starší, více jsem si ty věci uvědomoval. Protože když je člověk mladší, tak moc 

si to tak ještě neuvědomuje. Ale tady jsem si to, myslím si, že tady opravdu největším předělem právě bylo… 

a to mi bylo nějak kolem třiceti, když vlastně došlo úplně k tomu… jakoby takové… jako by vám spadly ty 

prostě šupiny z očí. A takže to byla tady ta situace. No, pardon, jaká byla ještě přesně ta otázka, protože mě 

se začínají už hodně takové emocionální věci. Protože se mi to začíná vracet. Takže teďka si asi moc 

se nevzpomínám, jak byla konkrétně ta vaše otázka? 

T: Já jsem se ptal přímo na tu zkušenost v hospici, když jste říkal, že tam právě jste si uvědomoval 

úplně jiné aspekty, nebo právě spíš tu větší hloubku a tu syrovost, jak jste říkal. Tak mě právě 

zajímalo, jestli třeba tam byly nějaké… nebo jestli si třeba nevzpomenete na nějaké konkrétní 

momenty, nebo co jako by… bylo to prostě… když to třeba pro vás bylo asi hodně osobní… 

Dobře, dobře, určitě, určitě. Já mám za to, že kdysi jsem i o tom hovořil. Možná jsem to tak lehce zmínil. 

Že vlastně během těch… dva měsíce jsem tam asi byl. A tam jsem fakt chodil úplně každý den, akorát neděle 

byla volná. Ale jinak jsem tam byl opravdu, jak se říká, od rána do večera. Takže to bylo velice intenzivní, po 

celou tu dobu těch dvou měsíců. A já říkám, že mi tam tehdy zemřelo 16 přátel. Já jsem ty lidi v životě jako 

(předtím) nepotkal. Zcela bylo jasné, že pocházeli úplně z jiného regionu, byli o generace starší ode mě a nic 

nás vlastně nepojilo. Ale tam, když ještě ti lidi byli nějakým způsobem při smyslech, mohli komunikovat 

a nebyli v tom terminálním stádiu, tak vlastně tam jsem velice rychle, alespoň u mě to tak bylo, že velice… 

na rozdíl jako od jiných, řekněme zaměstnanců… protože ti tam byli další dobu a oni si už vytvořili jakýsi 

takový obraný mechanismus, že se s těma lidma neztotožňovali… A pardon, když jsme tady u této odbočky, 

tak mě to samozřejmě nedalo, protože jsem si několikrát prostě všiml, jak se k těm lidem velmi odtažitě, až jako 

mechanicky, jako staví, jak se k nim chovají. Mě to potom nedalo, po nějaké době jsem se na to zeptal. A oni 

tam právě vzpomínali, že nějakou dobu před tím, než jsem já přišel, tak tam byla paní, taková ta kouzelná paní 

z pohádky. A všichni si ji prostě zamilovali. Všichni si ji zamilovali a oni se s ní nějakým způsobem hluboce 

spřátelili a ona najednou zemřela. A celé to oddělení úplně lehlo do deprese. Tam asi prošla nějaká supervize 

a tam asi přišlo nějaké takové ponaučení. Že zkrátka od té doby… nevím jestli tak bylo u všech, ale mně tak 

přišlo, že u drtivé většiny těch lidí tam byl takový prostě nastavený ten mechanismus, že prostě pro mě je to 

prostě jenom někdo. Někdo, kdo tady přichází, kterému tady něco, aspoň ty nejzákladnější potřeby umožním. 

Ale nebudu s ním navazovat žádný bližší kontakt. Takže já jsem byl v jiné situaci a jak jsem… si myslím, 

že jsem velmi sociálně založený, tak velmi rychle jsem schopen navázat kontakt s těmi lidmi. A ti lidi, těch 16 

mých přátel, tak byli za to samozřejmě velice rádi. Protože ta úzkost ze smrti… najednou si to začali 

uvědomovat, že už není možnost jiné volby. Jak říká Heidegger, že smrt je nemožnost jiného volby. Najednou 

už jsou konfrontovaní s tou realitou, taková jaká je, a že zkrátka, že jo, mají nějakou formu rakovy, nebo jiné 

nevyléčitelné nemoci. Velmi často to byly teda formy rakoviny. A že zkrátka už prostě není možnost. Takže 



 
 

jako by v tu chvíli vlastně opadly všechny ty masky. Jako velice rychle tam došlo, vlastně jako k hlubokému 

přátelství, si troufnu říct. Já nerad používám výraz přátelství, ale já si myslím, že tady je to zcela na místě. 

A měl jsem u všech lidí prostě dojem, že já ty lidi nějakým způsobem znám. My jsme se samozřejmě nikdy jako 

nesetkali, ale to, že prostě najednou něco opadlo… já tomu říkám právě ty masky… tak najednou prostě ten 

člověk mi vůbec není cizí. A já jsem si třeba uvědomil více, co vlastně znamená takové to, když se oslovují 

sestry a bratři. Já jsem to nikdy neměl rád, protože já mám jediného bráchu a žádnou sestru nemám. A nikdy 

jsem neměl rádi, když jsem v tom církevním prostředí takhle oslovoval lidi. Ale pak jsem vlastně pochopil, 

že tam něco nás na té hlubině všechny lidi napříč generacemi, napříč společností, nás něco hluboce spojuje. Tak 

to byla velice silná odezva v mém nitru. Takže to byla taková první věc, kdy jsem začal více elaborovat ty věci. 

A myslím si, že už je i nějak krátce předtím. Protože jsem chtěl jít původně na psychologii, tak už jsem právě 

hodně četl věci právě z této oblasti. Hodně jsem se o to zajímal. A právě hodně jsem četl tu Existenciální 

psychoterapii od Irvinga Yaloma a on se tím fenoménem, v rámci té existenciální psychoterapie, prostě zabývá. 

Tak vím, že už před tím nějakým způsobem tam začala už taková ta předpříprava na něco takového, jako je ta 

reálná zkušenost se smrti. Takže tak jsem to potom začal nějak více intenzivně promýšlet. A vlastně potom 

i na filozofii v Mnichově, tak to byla pro mě taková doména, ten existencialismus. Ta otázka lidské konečnosti. 

B: Jaké faktory se s uvědomováním si smrtelnosti pojí? 
T: Tak to téma je tam vlastně hodně důležité, jedno z těch nejdůležitějších. Mě úplně překvapuje, 

kolik vlastně těch takových zkušeností nebo událostí, které se s tím pojí, jste měl. Ať už to byla ta 

armáda, pak taky hospic, samozřejmě teď i to vaše povolání. Tak napadá mě, bylo třeba ještě nějaká 

fakt významná událost, která k tomu vnímání nebo uvědomování té konečnosti ještě také 

přispěla? Ať kdyžtak na to třeba nezapomeneme. Nebo jestli si třeba ještě na něco takového 

významného vzpomenete? 

Rozumím, rozumím. Já si myslím, že určitě při výcviku několikrát. Tam mi to fakt jako… byť se tam vždycky 

dbalo na bezpečnost, ale tam nikdy se všechno nevychytalo. Tak to byly takové věci, kdy jsem si uvědomoval, 

že jsem fakt úplně na hranici a že stačilo trošku. Vždycky jsem se třeba nemusel zabít, ale mohlo tam dojít 

k nějakému vážnému zranění. A pak jsem měl dvakrát velice vážnou dopravní nehodu. Takže to tam bylo velice 

silné. Nikdy jsem teda neřídil, ale vždy to prostě ti kolem mě odskákali strašně blbě. Takže tam jsem si to nějak 

více uvědomoval. A pak, ale to je ta otázka, to už je asi subjektivní… Ale myslím si, že v tom duchovním životě 

něco jako v rámci psychospirituální krize. Tak tam si troufnu říci, že tam bylo něco, čemu já rozumím jako 

blízkost smrti. Byl tam nějaký velice hluboký prožitek v meditaci, který byl pro mě silně transformační. Takže 

to jsou takové střípky, co mi napadají. A ještě si uvědomuji, že jsem spoustu věcí vytlačil. Až třeba v souvislosti 

s nějakými filmy, s nějakými scénami, nebo nějaké flashbacky, jsem si uvědomil, kolik věcí, které prostě ta moje 

mysl zapomněla. A jsem si vždycky říkal „Tyjo, tohle to jsem vlastně taky prožil.“ Takže já tak trošku 

podezřívám tu moji mysl, že tam toho bylo více. Ale já si to prostě nepamatuju. Jenom občas mi to takhle jako 

vyvstane. No, že to je taková moje jako zkušenost. 



 
 

T: Já jsem si právě všiml, že hodně zmiňujete právě toho Yaloma, Heideggera a ty existencialisty. Že 

asi i to na vás mělo docela vliv. No, možná třeba jako na mě osobně také, když jsem to četl. Tak taky 

bych to jako dal asi jako takovou významnou událost nebo zkušenost, tak...  

Ono je tam… To je jako směsice, to je takový hermeneutický kruh. Já nevím co víc… co oblast… kde to začalo 

přesně a co jak víc, co ovlivňuje. Mě to přijde, že to je taková… já už to teď nedokážu přesně rozplést. A hlavně 

po strašně dlouhé době se s někým takhle o tom bavím a kdybych možná měl nějakou možnost na to připravit, 

tak možná bych více si to rozplétal. Ale teďka na to není čas a už jenom to, jakým způsobem my ten rozhovor 

spolu vedeme, že ty otázky jsou ad hoc a já taky… že já se na to snažím nějak na to reagovat, ale cítím, že jsou 

to takové neúplné odpovědi a možná by se k tomu dalo ještě mnohé říci, kdybych byl na to připraven. 

T: Tak to jsem vám možná mohl poslat otázky… 

Ne,v pohodě, v pohodě. 

T: Pravě když tak kdyby vás pak i cokoliv potom po skončení napadlo, tak to já budu taky rád. Tak 

možná už to můžu teď trošku přenést do té konkrétní situace nebo do aktuálního stavu. Tak i teď 

v povolání předpokládám, že se s tím tématem hodně setkáváte… Tak vlastně v jakých situacích, 

kdybyste měli nějaký konkrétní příklad nebo pár konkrétních příkladů, se s tím teď aktuálně 

potkáváte? S tím, že si to tak více u sebe uvědomujete nebo že se vás to třeba více dotýká? 

Určitě. Tak určitě je to, když jsem teďka doprovázel v poslední době, myslím, že… teďka rychle abych vám to 

dal dohromady… ale minimálně tři lidi, kteří byli v posledním stádiu rakoviny. Takže jsme se hodně o těch 

věcech bavili. Tak to tam bylo taky velmi takové intenzivní a osobní. A myslím si, že to je taky součást mého 

duchovního života, že i vlastně na sebe to hodně ty věci vztahuju. Ale není to nějaká prostě… nějaký postoj 

nihilizmu, že jo. Ale že spíš něco, co si kdysi vypůjčil Freud… Myslím, že to měl od Platona, protože byl taky 

znalcem řeckého prostředí, řeckého myšlení. A on říká „Chceš-li žít, myslí na smrt.“ Ale to není ve smyslu jako 

opravdu tom nihilistickém, ale že to je paradoxně jako velice oživující. Že člověk, když prostě najednou 

si uvědomí, že má nějakou prostě konečnost, tak aspoň u mě si myslím v té vědomé části, že to nezpůsobuje 

nějakou úzkostlivost, ale že spíš jako opravdu tu snahu prožít ten život a možná aspoň ten den, ten okamžik, 

co nejkvalitněji. No takže myslím, že po této stránce s tím taky hodně pracuju. Troufnu si říct, že celou tu 

závažnost té lidské konečnosti samozřejmě nenechám na sebe dolehnout. To je nesmírně náročné po mnoha 

stránkách. Alespoň si teda myslím, v této fázi mého života. Nevím, jestli by se něco deaktivovalo, nějaký spící 

mechanismus, kdyby skutečně k tomu přišlo. Každopádně nenechávám to s celou tu váhou na sebe dopadnout. 

Ale to vědomí té jako konečnosti, tak to tam je velice silné. Já už třeba začínám tu modlitbu tím, že prostě prach 

jsem, v prach se obrátím. Takové to vědomí té lidské křehkosti a pomíjivosti. Takže toto mě třeba hodně pomáhá 

umenšit takové ty moje egocentrické prostě nějaké projevy. Tak tam hodně s tím pracuju. Samozřejmě i mnohé 

ty modlitby, třeba v tom breviáři, které jsou spojeny se žalmy, tak tam ten existenciální aspekt je velice silný. 

A tam je to, co jsem… zrovna dneska ráno tam byly takové ty žalmové pasáže, které nutí člověka přemýšlet 

nad tím, že je tady jenom prach a že jak rychle uteče ten lidský život a tak dále. Takže je to takové, tak to jsou 

takové zatím dva nástřely, jak se prostě setkávám s tou konečností a vlastní smrtelností. 



 
 

T: Napadá mě, když jste říkal, že třeba i ten váš postoj k tomu, nebo spíš bych to řekl tak, že jak jste 

říkal, že jste postupně objevoval ty různé aspekty a tak víc si to prohluboval, to uvědomování. Tak 

jak byste třeba popsal ten váš vztah ke smrti teď? Nebo jaké tam jsou třeba emoce, jaké tam jsou 

pocity? Možná i vzhledem k vašemu náboženskému přesvědčení? 

Jo. Určitě mi tam ty reakce psyché… tam můžou naskočit takové ty velmi zúzkostňující tváří v tvář té smrti. 

Ale mě hodně opravdu drží, jednak že to mám, myslím si, celkem do velké míry jako zpracováno vnitřně. 

A za druhé mě hodně drží moje hluboká zkušenost, kterou já datuju… Úplně přesně vím, do kterého 

okamžiku… to bylo během duchovních cvičení v roce 2009, někdy od 7. do 15. února. A tam já říkám, že jsem 

se po druhé narodil. A že ta zkušenost s tím, jehož nazýváme živým Bohem, byla tak extrémně silná, že… jistě, 

pořád jsem člověk ve svém těle s těmi všemi mechanizmy a nějakým tím uvědomováním a prožívání si do jisté 

míry té konečnosti… Tak přesto přede všechno je to velice uklidněno, právě tady touto zkušeností. Právě 

že nikdy mi to nedá úplně stoprocentně prostě padnout do nějakého zmaru, úplně do nějakého… do nějaké 

ztracenosti, úplně… něco, co mě úplně jako pohodí a už vidím jenom temnou díru a nic, konečnost…. Já jsem 

si tohle teďka hodně třeba uvědomil… Já jsem asi minulý rok pohřbíval moji babičku, ke které jsem měl velice 

silný vztah. A můžu říct, že tady ta zkušenost mě jako držela. Ne že bych nebyl bez nějakých projevů truchlení, 

smutku… To tam prostě bylo zcela přítomno, ale nebylo to něco, co by mě paralyzovalo, něco, co by mi úplně 

zatemnilo mysl. Něco, co by se úplně… kde bych ztratil úplně naději, to se říci nedá. 

T: Takže kdybych se to zkusil nějak třeba shrnout, tak ta víra vám dává hlavně tu naději v ten 

posmrtný život potom s Bohem? To je vlastně jako taková ta protiváha vůči těm úzkostem, kdybych 

se to tak nějak zjednodušil, jestli to chápu správně? 

Ano, ano, ano. Ale není to něco, že až potom, že až se za náma zaklapnou, jak kdysi napsal Tomáš Halík, vrátka 

krematoria. Ale že to už člověk, že to je nesmírně silné už teď. A že mi to dává tu možnost se opravdu podívat 

těm věcem do očí. Že mi nedělá problém se setkávat s lidmi. Byť se do toho samozřejmě nehrnu, nevyhledávám 

to, tyhle situace. Ale když mě někdo pozve a chce, abych ho třeba doprovázel, tak to prostě přijmu. Ale 

samozřejmě je to velká úcta, velký respekt a taky ve vědomí mi tam možná naskakuje v tom nějaká ta úzkost. 

Ale prostě to primární, co tam velmi často u mě je, tváří tvář lidmi, kteří umírají, je prostě klid. Takže to je 

něco, co mě prostě nějak zvláštně drží. A co se právě nejvíce aktivuje, tady v těchhle těch borderline situacích, 

v těchto opravdu hraničních situacích, jako je ta blízkost člověku, který odchází. 

C: Jaké jsou důsledky uvědomování si smrtelnosti? 
T: A kdybyste měl zkusit nějak popsat, jak to nějaké hlubší uvědomování si konečnosti 

ovlivnilo váš vztah, ať už k vašim blízkým nebo k dalším lidem? Protože říkáte, že třeba jste hodně 

sociální a pomohlo vám to v nějaké té větší otevřenosti a v tom navazování těch kontaktů… Tak 

v čem to třeba ovlivnilo vaše vztahy? 

Já si myslím, že určitě mi to dává určitý nadhled. Že už prostě se nějak neztrácím v nějakých… třeba teďka 

mám na mysli mé rodiče. Mému tátovi bude 82, mojí mamce 76, ale oba dva jsou velmi čiperní, sporťáci. Takže 

nic nenasvědčuje tomu, že by měli nějaké problémy, které by nasvědčovaly, že se jejich život blíží ke konci. Ale 



 
 

přeci jenom ten věk už něco říká. A tak už třeba, že jsem si ještě před několika lety… ale to už je myslím 15 let… 

tak třeba nad čím jsem se třeba takzvaně čertil ve vztahu k mému tátovi, jeho vlastnostem, tak už více méně 

tady mě to nechává jako v klidu. Že si vlastně uvědomuju, že jsou tady nějaké věci důležitější. Ať už ten třeba 

čas strávený není úplně stoprocentní a není úplně ideální, když jsme spolu. Ale přesto je to takové, spíš takové 

o klidnosti a eliminaci věcí, které by mě před tou dobou vadily. A to samé i ve vztahu jako k mamce. Takže 

si myslím, že to dává člověku takový nadhled a že prostě neřeší, jak se říká, lidové hlouposti. Jo, neztrácí 

se v nějakých druhotnostech, ale je rád za to, že prostě ještě ty rodiče má. A že ty věci nejsou samozřejmé. 

T: A možná mě k tomu napadá, ovlivnilo to třeba i nějak váš vztah k času nebo to, jak třeba 

vnímáte čas? Asi si člověk to neuvědomuje stále, ale vnímáte tam nějaké ovlivnění? 

Jo, jo, jo, určitě. Taky s tím přibývajícím věkem si uvědomuji, jak ten čas je vzácná komodita. Ale není to něco, 

co bych nějak úzkostlivě si hlídal, že taky dokážu lelkovat, taky dokážu prostě takzvaně ztrácet čas. Ale s tím 

časem je to taková, je to prostě psychologická záležitost ten čas. Ale já tohle to si troufnu říct, že já již tak moc 

jako neřeším. Jo, že já tady na toto se nějak jako moc nedívám. Teďka budu asi, budu nějak koktat o věci, o které 

jsem ještě s nikým, alespoň co si pamatuju, v poslední době vůbec nehovořil. Tak uvidíme, co z toho bude. 

T: Ale jako klidně nemusíte. 

Ne, ne, ne, já to vyzkouším. Já to prostě takhle jako o čase běžně jako neuvažuji. Já si uvědomuji, že ten čas 

prostě plyne a s přibývajícím věkem plyne ještě více. Aspoň mám takový ten dojem. Protože všichni o tom 

hovoří, tak jako by mě to možná podsouvali. Tak možná, že jsem na tom taky nějak sensibilnější, protože druzí 

o tom hovoří. Ale já to tak fakt jako nevnímám. Pro mě, já si uvědomuji, že to je spíš jako opravdu nějaký 

psychologický pocit a já nemám moc ve zvyku se prostě utápět v nějakých psychologických stavech. Kdysi jsem 

měl velice… protože jsem emotivně založený, jsem velmi citlivý a měl jsem… jsem se úplně rozztrácel ve svém 

nitru… jako si troufnu říct, že mám celkem bohatý vnitřní život, ale jsem zjistil, že to nikam nevede. A takže 

už několik let se věnuju… vlastně více měně systematicky, 15 let se věnuju meditaci. Ale teď jsem to posunul 

a věnuju se hodně, už minimálně rok, velmi intenzivně mindfulness. A tohle je prostě věc, která mi úplně mohla 

ve velké míře eliminovat i tyhle úzkosti a tyhle věci, se zabývat tím časem a smrtelností. Protože já zjišťuju, 

že to stejně nikam moc nevede a že i ta intelektuální snaha nějak si to zarámcovat, tak vždy bude pokulhávat. 

Že to prostě nemá řešení. Že to nemá řešení a že je zbytečné tomu věnovat ten čas, ten prostor. Myslím si, 

že přes to přese všechno, že tam mám hodně z toho načtené, hodně jsem se s tím snažil zpracovat, ale cítím, 

že to prostě praská ve švech a že to nemá řešení. Já to spíš používám jako určitý aparát, jak třeba o tom hovoří 

s někým, a tak dále. Tyhle ty intelektuální reflexe. Ale vlastně pro můj život jako takový to vlastně nemá až tak 

moc nějaký zásadní dopad. Co mě skutečně jako uklidnilo, tak je právě ta jako praxe té jako všímavosti. 

T: Takže spíš se zaměřovat všímavě na ten přítomný okamžik a nezabývat se budoucností? 

Přesně tak. Ono to fakt nemá řešení. Stejně člověk má ty tendence, upadat do nějakých jistě ne pozitivních 

scénářů. A možná když jo, tak jenom na krátkou chvíli. Spíš tam převládají z těch rozhovorů a z mé vlastní 

reflexe a z literatury, spíš tam ty negativní scénáře. Když člověk prostě se tím zabývá. Tam opravdu si troufnu 

říci, že málo kdy bývají takové nějaké ty pozitivní scénáře, které by skutečně ovlivnili kvalitu toho člověka. 

Pokud on tam nemá nějakou tu reálnou zkušenost. Něco, čemu bychom mohli říct prostě psychospirituální 



 
 

krize… a už to nazveme tady nějakým tím názvem… která má skutečně transformační dopad na toho člověka, 

že mu to tam zůstane tak jako taková jakási pečeť. Tak si troufnu říci, že ty intelektuální věci, to je jenom taková 

slabá záplata. Protože ty emoce spojené s tou konečností jsou daleko silnější a ty vždycky ty naše kognitivní, 

ten náš frontální mozek prostě… který je zodpovědný za kognitivní reflexe, kognitivní postupy… tak to stejně 

převálcuje. A najednou, co si člověk perfektně přečte a myslí si, jak už má všechno zpracováno, tak prostě přijde 

ta síla té emoce. A potom najednou člověk se snaží něco chytit a zjišťuje, že to prostě nefunguje. Takže 

si myslím, že jsou dva ty přístupy. Buď mít tu hlubokou zkušenost, která je opravdu reálnější, v mém případě 

je to daleko reálnější, než to, že se spolu bavíme, anebo fakt prostě ten trénink té všímavosti. A já vždy, když 

mi tam naskočí nějaká úzkost… A já si myslím, že vlastně hlavním kořenem veškerých těch strachů, veškerých 

těch úzkostí, je právě ten jako strach z té naší konečnosti. To je prostě alfa omega. A ono se to potom jako 

promítá, propisuje do všech těch různých úzkostí, stavů, které by člověk třeba nedal hned do souvislostí jako 

se strachem z vlastní konečnosti. Ale prostě z toho popisuje, že ať už je to strašné… Já nevím, že přijdu 

o práci… přijdu prostě o přítelkyni… přijdu prostě o peníze… Že nějakým způsobem všechno to směřuje jako 

takový trychtýř tady, k takovému tomu primárnímu kořenu, a to je prostě z toho jako strachu. Takže jakmile 

mi tam začne něco takového vyskakovat, tak já to vnímám, že je to takový jakýsi určitý indikátor, že „hele, zase 

se ztratil a zpátky zase jako do přítomnosti.“ Takže to si myslím, že teďka momentálně nejsilnější, jak se třeba 

vyrovnávám i s tou vlastní konečností, s tou pomíjející… a s tím, když jste se zeptal vlastně na ten čas, tak 

vlastně já si všímám, že pro mě odpovědí vlastně úplně na všechno… A já mám kolem toho vystavenou i jako 

teologii. Třebaže mindfulness prostě pochází spíš z té oblasti, že jo, východu z toho buddhismu, ale prostě ono 

perfektně sedí úplně do čehokoliv, do čeho já kopnu v té katolické teologii. A nehledě k tomu, že my jsme si to 

dotáhli takzvaně z východu, ale to vlastně nějakým způsobem v té praxi křesťanské bylo, jo, akorát se tomu 

říkalo nějak jinak. Ale ty principy tam prostě jsou vlastně úplně totožné, že jo. Člověk je úplně stejný, úplně 

všude, jo, akorát si to obaluje do těch svých nějakých… Takže vlastně mindfulness, to je pro mě asi odpovědí 

vlastně úplně na všechno, jo. 

T: Takže vlastně, jestli to dobře chápu, tak od nějaké té intelektuální… od toho intelektuálního 

přemýšlení spíše o budoucnosti a o tom, co může být, se snažíte více přesouvat do toho přítomného 

okamžiku a to vám dává větší smysl? 

Přesně tak, to mi dává větší smysl. Mně to připadá, že jako kvalitním přemýšlením to tam ale všechno spěje. 

Jo, k tomuto. Jo, protože člověk si vlastně začne všímat, že jsou tam určité vzorce, byť se to dává do různých 

slov, do různých obrazů, do různých kulis, může to být z různých filozofických směrů nebo třeba 

i terapeutických směrů, z oblasti psychoterapie, nebo třeba i, když jsme v oblasti teologie, duchovního života… 

tak ono tam nějakým způsobem se všechno začíná nějakým způsobem kumulovat a nějakým způsobem tam 

začíná být ta singularita, která se takhle spojuje a najednou slévá do té všímavosti. Do toho cvičení všímavosti, 

pozornosti. 

T: Mě docela zaujalo, jak jste říkal, že v nějakém bodě, když se o to člověk zajímá, tak to spíš může 

přinášet hodně negativních pocitů a právě tu úzkost, jak jste říkal. Tak myslíte si, nebo co jako… 

Jaké třeba vnímáte jako negativní spíše důsledky toho, že si ten člověk může uvědomovat svou 

konečnost, nebo že si ji uvědomuje nějak hlouběji? Kromě třeba ještě té úzkosti? Nebo především 



 
 

asi je tam ta úzkost, ale zároveň si myslím, že jste k tomu už hodně hovořil, že asi jste to popsal tak, 

jak to máte. Ale pokud ještě něco vás k tomu napadne… 

Já si myslím, že aspoň tak, jak já teda rozumím ty vaše otázce, takže samozřejmě to může být, může to skýtat 

velké nebezpečí, pokud tam člověk nemá tu nějakou perspektivu z hlediska věčnosti. A pokud ten člověk 

se opravdu jen pouze omezí na tento prostor a čas, na tu svoji konečnost, tak u některých velice citlivých jedinců 

to může fakt vést k tomu řešení, že to radši si vzít prostě smrt, teda vzít si radši život. Nenapadá me teď nějaký 

kázus, ale myslím si, že to může být… byť bych to třeba takhle nedal explicitně do souvislostí… Ale že ten 

život prostě nemá žádný smysl a že to je takové komfortnější čekání na smrt. Ale stejně tě za chvilku přestane 

všechno bavit, protože všechno sis užil. Tak to tam může být takový destruktivní dopad na člověka. Ale ono to 

fakt může vést do nějaké takové neživotnosti toho člověka. Že vlastně si vytvoří nějakou krustu, kde se snaží 

nějak rychle něco prožít, ale vlastně nějak si ten život nepřipouštět. Žijí to jenom tak, do jaké míry je pro mě 

bezpečný. Anebo to může vést tomu, že začnu prostě se chovat bezohledně. Urvi, co můžeš, neboť prostě nicota 

se ti šklebí přes rameno. Tak to tam může být nějaký jako negativní dopad. Pokud nad tím člověk začne 

přemýšlet a nemá tam tu vidinu něčeho hlubšího. Tak nevím, jestli jsem vám odpověděl… 

T: Určitě. A kdybych se to teď převrátil, a zkusil byste… vy jste jako hodně už takových střípků 

jmenoval během celého rozhovoru… Ale kdybyste měl třeba sám u sebe zkusit popsat nějaké třeba 

pozitivní důsledky, které vnímáte…? Už jste říkal jako třeba, že neřešit hlouposti ve vztazích a tak, 

ale třeba kdybyste to měl zkusit nějak shrnout nebo prvních pár, co vás napadne… 

Shrnout to všechno, no… Dává mi to nějaký určitě nadhled… Já to nemám nějak nachystané, ale prostě myslím 

si, že to dává takový nějaký určitý nadhled. Dává to nějaký nadhled. Dává to možnost to prostě tváří v tvář 

tomu rozlišit, co v životě je podstatné a co je nepodstatné. A že těch podstatných věcí vlastně v životě moc není. 

Že prostě chcete mít nějaký kvalitní vztah, chcete mít kvalitní vztahy, já nemusím jí ale mít moc. Nemusím 

zažít všechno. Nemusím mít takové to prostě FOMO, ale prožívej víc tu přítomnost. Všímej si prostě 

maličkostí, raduj se z maličkostí. Buď spokojen s tím, co máš a snaž se prostě přinášet klid, urovnání, pokoj. Jo, 

takové ty, úplně takové ty univerzální, základní lidské potřeby. No, nehledat nic moc, ale spíš… spíš mě to vede 

k takové větší, jako říkám… nadhledu, rozlišování těch podstatných věcí, kterých opravdu není moc v životě. 

A myslím si, že i takovému většímu klidu. A zjednodušení života, si myslím. A pak ještě, co bych teda potrhl, 

jo fakt prostě všímání si drobností, maličkostí a opravdu se prostě radovat z takových hloupostí, jako je, že je 

zase nový den a že si můžu dát kafe. A více si uvědomuji nebo vnímám daleko intenzivněji, kdejaký dotek, 

kdejaký pohled. Že to už není prostě něco, co by… co by jenom tak něco jako těklo, bezmyšlenkově… Ale 

že taková jakási větší ukotvenost v tom prostoru a čase.  Já bych řekl, že více a více se prostě probouzím… jo, 

k životu. Je to paradox, že jo, jako jo, oni jsou to jako protiklady, ale to je možná asi to, co jsem prostě vzpomněl 

toho Freuda, co mě před 10 lety jako oslovilo, co mě pořád jako takový určitý leitmotiv s tímhle tím tématem 

pojí, tak to je právě „Chceš-li žít, mysli na smrt.“ Ale myslím, že to není Freud, ale že to je jako Platónův 

výrok, ale to je to jedno. Ale prostě to si myslím, že to mě tak určitým způsobem… paradoxně vede k oživení. 

T: A zároveň to asi jde… Pardon, nechtěl jsem vás skočit do řeči. Mně napadá, že zároveň to vlastně 

jde ruku v ruce i s tou všímavostí, jak jste zmiňoval, že je to pro vás důležité. 



 
 

Určitě. Ono totiž z té jako všímavosti… já to pořád trénuji, to je ten neustálý trénink… Ale já prostě cítím, 

že čím více jsem v té přítomnosti… Nehodnotím… Mám prostě úplně umenšený takový ten smog myšlenkový 

v hlavě, tak prostě z toho jde fakt víc život. Z toho jenom… z té pozornosti, toho oživování, z toho jde fakt 

neskutečně energie a takové klidné radosti, takové nevtíravé, nenucené, žádné explozivní radosti… Ale takové 

dlouhodobě se udržující… občas to někde klesne, občas to někde naroste… Ale víceméně je to takové radostné 

kontinuum, který právě jde z této radosti. A mě to začíná strašně moc zapadat. Já se snažím sledovat to, co 

se děje v neurobiologii. Mě třeba zajímá, že jo, teorie mysli a ty věci, kterým se intenzivně věnuje profesor Jirka 

Horáček, kterého už x let sleduju… nevím, jestli ho sledujete, jestli vám to něco říká. Neskutečně zajímavý typ 

člověka a on taky mimo jiné se věnuje tomu výzkumu a hlavně otázka smyslu. On prostě ukazuje, jak ten smysl 

života je nesmírně důležitý a jako jeden z těch efektů je taky právě to vyrovnávání se smrtí. Je to fakt jeden 

z nejlepších českých vědců, vřele doporučuji. A ty jeho postřehy, a samozřejmě je to podložené vědou. On ještě 

má i přesah do filozofie, tak na některých věcech se prostě neshodneme, protože vidíte, že to nemá pořádně 

promyšlené… Ale co se týče té oblasti psychiatrie a výzkum mozku, tak to úplně hltám. On říká, že my jsme 

opravdu jako stvořeni k tomu, aby celý ten nervový systém… je primárně stvořen na to, aby právě prožíval 

dlouhodobě radost. Že my jsme k tomu stvořeni. A teď to prostě začíná všechno nějakým způsobem zase 

zapadat, jak ta radost je vlastně primární v tom lidskému životě. My ji prostě hledáme někdy vyumělkovaně 

na základě nějakých vnějších objektů…ale to prostě víme z naší každodennosti, že to prostě nikam nevede. To 

máme chvilku tu radost a pak to vyprchá. Je to spíš taková excitace, která je dlouhodobě prostě neudržitelná 

z hlediska biochemického. Ale že tady, že právě ta jako všímavost… A on vlastně taky sám o tom říká, že vlastně 

objevil to cvičení té jako všímavosti, že mu to taky strašně moc věcí uklidnilo a že si uvědomil na tom nervovém 

systému, jak je ta radost důležitá. Já nevím, proč jsem se tady k tomu dostal, ale tak nějak spíš jsem chtěl asi 

ukázat, jak ty věci se nějakým způsobem právě asi slévají do té potřeby té všímavosti. 

T: Zároveň mě k tomu napadá, že jak to tak povídáte, tak pěkně to tak do sebe zapadá všechno, 

že vlastně všechno s tím souvisí. 

Jo, jo, jo, opravdu. Já si toho všímám, že vlastně pro mě například to písmo, písmo svaté, to jsou různé aspekty, 

různé popisy, různé historické události, různé archetypální osobnosti a tak dále. Osoby, které vlastně zase 

všechno se to točí jenom kolem toho, jak být pozorný. A vlastně pozornost je hlavní charakteristikou, když jsme 

teda v oblasti teologie, tak to je prostě hlavní charakteristika, nebo jedna z nejhlavnějších charakteristik, boží 

přítomnosti. V teologii se nehovoří explicitně o pozornosti, ale je to vlastně v těch kvalitách, té boží přítomnosti, 

je to vlastně obsaženo. Péče od člověka, všudypřítomnost, milosrdenství a tak dále… To všechno má v sobě, 

všechny ty kvality boží, které my se nějakým způsobem snažíme koktat, vše to má implicitně tu pozornost dáno. 

Takže takhle mi to taky zapadá. A když Ježíš působí na zemi, tak všechno… nějakým způsobem přináší tu 

pozornost. Přivádí toho člověka k tomu uvědomování. Co chceš, kam jdeš, co ode mě očekáváš. A ukazuje 

všechno na ten jeden bod a to je ten otec. Takže i třeba takové ty úvahy, jako ty katolické, nebo ty jako křesťanské 

spíš… Já nemám rád to rozlišování katolické a jiné denominace… Ale že ty jako křesťanské, že vlastně všechno 

k tomu vede. A hlavně, ono to má pro mě i smysl v tom, že je to prostě srozumitelné, ale úplně pro každého 

člověka. Že to je vlastně univerzální klíč, bez ohledu na to, jestli jste vzdělaný, jestli jste takový nebo makový. 

Tomuto přece rozumí úplně každý. K čemu by bylo prostě křesťanství nebo nějaký náboženský, sofistikovaný 



 
 

nebo filosofický směr, já nevím, nějaký intelektualismus, který by byl jen pro pár vyvolených. Takže jako, 

nějakým způsobem, mi to připadá jako… I jako velice dobrou odpovědí a reakci na lidskou úzkost, na lidský 

strach ze smrti. Takže ta jako všímavost. 

T: To mi přijde hodně zajímavé, protože nějak jsem si to tak nespojoval dřív k sobě, ale vlastně teď, 

jak to říkáte, tak vidím, že to fakt hodně souvisí. Ale nějak mně to nedocházelo, ale jo… Mnoho jako 

hodně inspirujících myšlenek, děkuju za to. Já se dívám tak nějak, že už máme projité skoro všechny 

otázky, co jsem se vás chtěl vlastně zeptal. Možná ještě taková třeba poslední… Kdybyste měl 

popsat, jak třeba, ať už… když to třeba spojím dohromady… ať už ta všímavost na přítomný 

okamžik, anebo právě to uvědomování si té konečností, jak to ovlivňuje třeba to, jak se v životě 

rozhodujete, nebo čemu dáváte třeba prioritu, jaké máte hodnoty, má to nějaký vliv? Spojil jsem 

tady ty dva aspekty dohromady, vím, ale pokud tam třeba je něco společného… 

Pardon, já jsem se teďka úplně ztratil ve svých teďka myšlenka, já jsem teďka ztratil pozornost, protože mi to 

šrotuje. Vy jste totiž položil zajímavé otázky, tak se mi to teďka strašně moc větví. Tak já se potřebuji zpátky 

vrátit do přítomnosti. Můžete ještě jednou položit otázku? 

T: Určitě. Ptá jsem se na to, já jsem spojil dohromady uvědomování si konečnosti nebo smrtelnosti, 

ale zároveň hodně mluvíte o té přítomnosti a vlastně mě přijde, že to hodně souvisí… Tak jak tady 

tyhle dva aspekty ovlivňují to, jak se třeba rozhodujete v životě, nebo čemu dáváte přednost, nebo 

jaké máte hodnoty? Kdybyste to měli nějak zkusit shrnout, pokud je to možné teda. 

Jo, určitě. Každopádně s tou všímavostí jsem pořád jako v procesu, protože jako snažím se o tom i číst a já 

si všímám i u sebe, že to má nějaká vývojová stádia. Takže jsem spíš ten člověk, který se taky dokáže prostě 

ztratit. Ale když takhle nad tím přemýšlím, nad tou vaší otázkou, zkuste ještě nějak jinak, protože mě to nedává 

teďka možná… že jsem zase jako ztracený.  

T: Já zároveň přemýšlím nad tím, že… nebo vzpomínám si, co jste říkal za myšlenky a zároveň 

si říkám, že vy jste na to tak nějak obsáhle v těch střípcích odpověděl v průběhu celého toho 

rozhovoru… 

To je právě to, co mě tak trochu mate. 

T: Takže možná ta otázka si myslím, že je možná zbytečná. Protože si myslím, že hodně jste to 

odpovídal na to nějak tak dílčím způsobem už v průběhu celého toho rozhovoru. 

Jo, jo, jo. Já spíš prostě, já nevím, já teďka začnu nějaké ty volné asociace, jo. Už se to začíná trošku jako 

uklidňovat ta mysl… Ale mně to prostě, prostě přijde, že ta smrt je neskutečným palivem. Palivem zajet na 

hlubinu. Zajed více do té přítomnosti. To uvědomování si té smrti je pro mě nějakým zvláštním způsobem něco 

velice uklidňujícího, co mě prostě přivádí k životu. Já nevím, jestli se na to odpověděl. Mně to prostě přijde, 

že ta smrt, když teď budu trošku nenábožensky přemýšlet, tak je… tak je, to mi vlastně odkrývá život. Že smrt 

mi vlastně odkrývá život. To mi odkrývá krásu života. Nesamozřejmost života. Hloubku života. Já nevím. Já 

nevím, já nevím, něco si tam z toho vyberte. Ale já prostě cítím, že mi tam něco rezonuje, ale teďka nejsem 

schopný to prostě uchopit a nějak vám tady zcelit nějakou odpověď, jo. Já nevím, já možná… To jsou, to jsou 



 
 

takové ty schodišťové myšlenky… asi to znáte, po zkoušce, kdy opadnou nějaké ty emoce a nějaké vzrušení 

z toho. A teďka najednou prostě „aha, vždyť tohle to jsem mohl říct…“ Takže dejte mi čas, ono se trošku tady… 

ten práh emoční si trošku posedá a pak se to vyloupne, ale teď nejsem schopen dát cokoliv dohromady. Protože 

asi chápete, že se dotýkáme velice citlivého tématu, že to není prostě o slevách v obchodě a kdo co kde přečetl, 

ale že to je opravdu něco, kde se člověk fakt konfrontuje s vlastní konečností a že to zase není až tak jednoduché 

o tom prostě hovořit. 

T: Jasně. 

Ale to říkají právě, že i odborníci prostě třeba není, myslím, že to byl Jaro Křivohlavý… aspoň z těch českých 

odborníků, já jiného neznám… když tak mě opravte, ale to byl vlastně jediný, který se asi zabýval, co já vím, 

nějak fakt systematicky jako thanatologií, věcí prostě poslední… věcí lidského bytí. A on kdesi prostě říkal, 

v nějakém rozhovoru nebo v nějaké knize… A on sám říkal, že ho vždycky tak nějak trošku mírně překvapovalo, 

proč vlastně v této oblasti není moc odborných publikací, monografií. A myslím, že to jinými slovy vykládal 

také i Irving Yalom… Říkal, že je to asi jako pochopitelné, protože tam, když člověk se věnuje těmto věcem, tak 

nutně se konfrontuje i s vlastní konečností. A být v tom a žít v tom dlouhodobě… to je jako extrémně náročné. 

A něco jako dospělý člověk, který je schopen opravdu přijmout se vším všudy vlastní konečnost, pravděpodobně 

neexistuje. Všichni máme strašně moc takových zjemňovadel a zlehčovadel a polštářků, které nám brání fakt, 

abychom to nechávali dlouhodobě na sebe doléhat. Takže proto mi to… některé věci nešly až tak moc rychle 

a hned tak od pasu, tak uvidíme, co z toho bude… 

T: Já myslím, že naopak jste toho řekl hodně pěkného. Určitě pokud vás bude ještě něco napadat 

teď, můžete určitě střílet, co vás napadne. A zároveň já myslím, že už tak nějak všechny ty rámcové 

otázky jsem prošel, ale jak říkám, řekl jste toho hodně, ať už třeba pro mě osobně inspirujícího, nebo 

určitě pro ten výzkum hodně přínosného, takže za to moc děkuju. A zároveň ono je to takové 

specifické tím, že se ptám rovnou, je to bez přípravy. Ale určitě kdybyste chtěl, můžete ještě něco 

potom třeba napsat do e-mailu, kdyby vás to napadlo, bylo to pro vás důležité. Ale zároveň takhle, 

myslím, co zaznělo, tak toho bylo opravdu hodně. 

Děkuju hodně za to, že jste mě taky pozval do tohoto výzkumu, do tohoto rozhovoru, protože i pro mě tam 

přišly na přetřes určité věci, které jsem si až tam důležitě nenastínil dosavaď. Tak je to vlastně i pro mě takový 

materiál, o čem můžu teďka trošku přemýšlet, co můžu nyní promýšlet a elaborovat. Takže myslím, že i pro 

mě to bylo velice přínosné. Díky. 

T: Já taky moc děkuju! 

 


