
 
 

UNIVERZITA PALACKÉHO V OLOMOUCI 
FILOZOFICKÁ FAKULTA 

KATEDRA DĚJIN UMĚNÍ  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

 Emigrace ve vztahu k umělecké tvorbě 

Malíř Otakar Slavík 

bakalářská diplomová práce  
  
  
  

   

MICHAL KUPKA  
  
  
  
  
  
  

Vedoucı́ práce: Mgr. Barbora Kundračı́ková, Ph.D. 
  
  
  
  
  

Olomouc 2024  
  
 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rozsah práce (včetně mezer): 135 601 znaků 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prohlášení 

Prohlašuji, že jsem bakalářskou diplomovou práci na téma Emigrace ve vztahu k 
umělecké tvorbě: Malíř Otakar Slavík vypracoval samostatně a uvedl veškeré použité 
zdroje a literaturu.  

V Olomouci dne 6. 5. 2024  

……………………………….. 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Poděkování 

Děkuji vedoucı́ bakalářské práce Mgr. Barboře Kundračı́kové, Ph.D. za cenné rady 
a připomı́nky během konzultacı́, které mi otevřely nové badatelské cesty.  

Také bych rád poděkoval Duně Slavı́kové, dı́ky které jsem mohl blı́že nahlédnout do 
života a světa obrazů Otakara Slavı́ka. 

V neposlednı́ řadě děkuji mé rodině, která mi poskytla podpůrné zázemı́ pro psanı́ 
a studium. 

  



 
 

OBSAH 

SEZNAM POUŽITÝCH ZKRATEK 

ÚVOD .......................................................................................................................................... 7 

1 SLAVÍK V KONTEXTU DĚJIN A VNÍMÁNÍ ČESKÉHO VÝTVARNÉHO UMĚNÍ ........................... 9 

2 ZAČÁTKY A OBJEVENÍ NA VÝTVARNÉ SCÉNĚ ....................................................................... 11 

2.1 Střet s realitou a prvotnı́ fáze tvorby ........................................................................................ 11 

2.2 Neokonstruktivnı́ fáze během uvolněnı́ uměleckých sfér ...................................................... 14 

2.3 Slavı́k v přı́tomnosti zahraničnı́ch autorů ............................................................................... 17 

2.4 Význam Galerie Václava Sƽpály .................................................................................................. 21 

3 OBDOBÍ NORMALIZACE A JEJÍ DŮSLEDKY ........................................................................... 22 

3.1 Pozice a aktivity Křižovnické školy čistého humoru bez vtipu .............................................. 22 

3.2 Slavı́kova tvorba prvnı ́poloviny sedmdesátých let a tvůrčı́ krize ......................................... 24 

3.3 Charta 77 a útrapy konce desetiletı́ ......................................................................................... 26 

4 EMIGRACE ............................................................................................................................. 32 

4.1 Speciϐika v rámci umělecké tvorby ........................................................................................... 32 

4.2 Odlišné motivy a důsledky emigrace na přı́kladu Jiřıh́o Valenty a Jana Kotı́ka .................... 33 

5 PROSTŘEDÍ VÍDNĚ ................................................................................................................ 39 

6 SLAVÍKOVA ADAPTACE .......................................................................................................... 42 

6.1 Proměna sociálnı́ch kontaktů a nové umělecké vazby............................................................ 43 

6.2 Figura a žitı́ malbou ................................................................................................................... 44 

6.3 Působenı́ v uměleckém systému Vı́dně .................................................................................... 48 

7 ZA HRANICEMI VÍDNĚ A RAKOUSKA ................................................................................... 50 

7.1 Zahraničnı́ aktivity Slavı́ka a teoretikové podporujı́cı́ české umělce ..................................... 50 

7.2 Cestovánı́ za inspiracı́ a jejı́ vliv na vyjádřenı́ .......................................................................... 51 

8 PROSTŘEDÍ OBRAZU A BARVA JAKO KLÍČ K TAJEMSTVÍ .................................................... 53 

9 REVOLUCE A JEJÍ DOPADY .................................................................................................... 57 

9.1 Slavı́kův opožděný návrat do obnoveného české prostředı́ ................................................... 57 

9.2 Fyzicky i výstavně mezi Prahou a Vı́dnı́ ................................................................................... 60 

10 MASKA V TEATRALIZOVANÉM EPILOGU DĚJIN UMĚNÍ ..................................................... 63 

11 RADOSTNÉ TISÍCILETÍ A VĚČNÝ NÁVRAT TÉHOŽ ............................................................. 67 

ZÁVĚR ....................................................................................................................................... 71 

SEZNAM LITERATURY A POUŽITÉ ZDROJE ............................................................................. 73 

SEZNAM VYOBRAZENÍ V TEXTU 

PŘÍLOHY 

 



 
 

SEZNAM POUŽITÝCH ZKRATEK 

GVŠ Galerie Václava Špály 

KŠ Křižovnická škola čistého humoru bez vtipu 

NG Národní galerie 

SČVU Svaz československých výtvarných umělců 

StB 

UK 

Státní bezpečnost 

Univerzita Karlova 

 

 



7 
 

ÚVOD 

 

Prostředí nás neustále obklopuje a ovlivňuje, ale jak se projevuje v individuálních 

tvůrčích procesech? Jaký vliv mají vnější podmínky na podobu výsledného díla? 

A co se stane s naší tvorbou, když prostředí změníme? 

 

Bakalářská práce analyzuje pomocí fenoménu emigrace specifický vztah uměleckého vyjádření 

a místa projevu. Cílem práce je zjistit, jestli se vizuální jazyk umělce mění v závislosti na změně 

prostředí a popsat, jakým způsobem můžou aspekty nových okolností pronikat do tvorby. Téma 

ilustruje životní příběh malíře Otakara Slavíka (1931–2010), který kvůli nátlaku socialistického 

režimu emigroval v roce 1980 do Vídně, na západní stranu železné opony. Obrazy autora text 

představuje a interpretuje v rámci několika životních fází. Sledujeme vývoj výtvarného projevu 

během politických změn a během proměny sociálního okruhu. Na tvůrčí etapy práce rovněž 

nahlíží z mezioborového pohledu akcentujícího Slavíkovo vnímání světa, vztah k opuštěné 

minulosti a jeho identifikaci s novým domovem. Nad rámec pozorování životní linie je v obecné 

rovině popisována emigrace českých výtvarníků a jevy s ní spojené. Text přechází od 

individuální životní roviny umělce ke společným atributům exilové tvorby a žití mimo rodnou 

zemi. 

Pro dostatečné pochopení umělecké osobnosti Slavíka práce zmiňuje celistvý kontext 

tvůrčího života. Text prezentuje autora od jeho začátků a objevení na české výtvarné scéně, 

následné vídeňské aktivity, až nakonec přechází k posledním fázím života v novém tisíciletí. 

Během toho lze pozorovat, jak některé vnější faktory ovlivňují výtvarnou podobu aktuálního 

díla. Zásadní publikací, která přibližuje způsob Slavíkova uvažování o práci a životě, je soubor 

deníkových záznamů s názvem Malířské smetí,1 publikovaný v roce 2018. Slavíkovi vyšla 

v roce 2009 také samostatná monografie,2 která však jeho působení v rakouském prostředí 

nerozvádí, a naopak se textově zaměřuje na dobu před emigrací. K tématu vztahu emigrace 

a umělecké tvorby v českém prostředí nevyšla doposud žádná ucelená publikace. Tento 

komplexní úkol nemá za cíl definitivně vyřešit ani předkládaná práce. Snaží se však upozornit 

na jev, kterému nebyla věnována v uměnovědných studiích taková pozornost, i když je jedním 

 
1 Otakar Slavík, Malířské smeơ: (deníkové záznamy), Praha 2018. 
2 Jan Rous (ed.), Otakar Slavík, Praha 2009. 



8 
 

z faktorů, který promlouvá do umělecké produkce. Práce poukazuje na specifika migrace 

obsáhlým zhodnocením životních fází Otakara Slavíka a přibližuje autory, u kterých se přesun 

projevoval jiným způsobem. 

Bakalářská práce vzhledem k obecné absenci interpretace Slavíkové tvorby v zahraničí 

a výzkumnému tématu nejpodrobněji zpracovává osmdesátá léta. Jako autor, který se 

pohyboval v osmdesátých letech mimo český prostor, je taktéž jeho tvorba dané doby 

zahraniční perspektivou interpretována. Text nahlíží netradičními komparacemi na kontext 

jiného prostředí, ve kterém se umělec nachází, zatímco je jeho neoddiskutovatelnou součástí. 

Proto na Slavíkovu tvorbu nahlédneme z mezinárodního hlediska komparacemi různých 

aspektů díla s jinými umělci střední Evropy a světa. Celkový obrázek rovněž doplňují teze 

teoretiků, texty výstavních katalogů nebo útržky z několika rozhovorů (včetně rozhovoru autora 

práce s Duňou Slavíkovou).  



9 
 

1 SLAVÍK V KONTEXTU DĚJIN A VNÍMÁNÍ ČESKÉHO 
VÝTVARNÉHO UMĚNÍ 

Západní a východní sféra vlivu rozdělila poválečnou Evropu na dvě části. V Československu 

se roku 1948 komunistické straně podařilo uskutečnit státní převrat, který předznamenal desítky 

let kultury v duchu socialismu a jeho ideového socialistického realismu. Reakcí některých 

občanů byla první poválečná emigrační vlna, kdy se desetitisíce3 Čechů a Slováků rozhodly 

emigrovat na Západ, mimo dosah nově nastoleného režimu. Na pozadí určujících dějinných 

událostí se objevil na keramické škole v Bechyni nový sochařský talent. Tehdy šestnáctiletý 

student Otakar Slavík se za podpory svého učitele sochařství Velana přestěhoval v rámci státu 

na kamenosochařskou školu v Hořicích, kde čtyři roky rozvíjel své umělecké dovednosti. V té 

době ještě netušil, že východiskem jeho celoživotní tvorby se stane především malba. Svoji 

výtvarnou polohu postupně nalézal až pod vedením profesora Martina Salcmana (1896–1979) 

na pražské Pedagogické fakultě UK od poloviny padesátých let. 

V českém výtvarném umění je Slavíkova tvorba obecně spojována s tendencemi nové 

figurace a nové citlivosti. Teoretička Eva Petrová jako jedna z prvních v českém prostředí 

zkoumala hranice přesahující figurální trend šedesátých let. To, co označujeme pojmem nová 

figurace, ovšem nelze úzce definovat a ohraničit.4 Přístupy k revizi lidské postavy snad ani 

nemohly být rozmanitější a představitelé neprojevovali ambice vytvářet jednotnou sdružující 

skupinu či směr. Na druhou stranu se všichni, ovlivněni následky nedávných světových válek, 

vymezovali vůči moderní abstrakci a tradičnímu pohledu na člověka jako ryze estetickou 

bytost: „Člověk přestával být pociťován jako ideální dílo přírody, jeho malebný vnějšek ztratil 

svou hodnotu, kterou měl ještě u impresionistů, člověk se stal ztělesněným otazníkem lidské 

existence.“5 

Slavíkova tvůrčí fáze ke konci šedesátých let esteticky i myšlenkově zapadala také do vlny 

nové citlivosti, díky čemuž se účastnil výstavy Křižovatka a hosté roku 1968. Ta sice nebyla 

prvním veřejným vystoupením skupiny konstruktivistů kolem teoretika Jiřího Padrty, avšak za 

přispění řady významných hostů poprvé v širším měřítku demonstrovala podstatu tvorby 

v duchu nového humanismu. Program umělců se formoval od roku 1963 a byl jím protest proti 

 
3 Libuše Paukertová, Několik základnách údajů o odchodech z Československa. 1948–1991, in: Stanislav Brouček 
– Karel Hrubý (edd.), Češi za hranicemi na přelomu 20. a 21. stoleơ: Sympozium o českém vystěhovalectví, 
exulantství a vztazích zahraničních Čechů k domovu. 29.–30. června 1998, Praha 2000, s. 25–31, cit. s. 26. 
4 Eva Petrová, Nová figurace (kat. výst.), Galerie výtvarného umění v Litoměřicích 1993, s. 9. 
5 Luděk Novák, K esteƟce nové figurace, Výtvarná práce XV, 1967, č. 25, 14. 12., s. 12. 



10 
 

dosud v Čechách převládající abstrakci expresionisticky–surrealistické.6 Padrta při zahájení 

výstavy formuloval specifika idejí Křižovatky a způsob, jakým se členové vztahovali ke světu: 

„Tato pozice vyžaduje od umělce zvláštní vlastnosti a vybavení. Především nový druh citlivosti 

k dynamickému pohybu ve strukturách současné doby. Nezatížený starými modely danými 

tradicí, starými mytologiemi a symboly a jejich uměleckými formami.“7 A její umělci skutečně 

tvořili progresivně, technologicky ve víru civilizace a naskytnutých možností. Slavík se tehdy 

vyjadřoval pomocí vrstvených sítích bodů. Přítomný však byl jeho typický figurální námět 

s výraznou barevností, kterým se od ostatních vystavujících odlišoval.8 Zpodobením figury se 

od podstaty Křižovatky odvracel, ale způsobem jejího ztvárnění se zase přibližoval zpátky. 

Mimo základní členy právě hosté zdůraznili význam nové citlivosti, i přes to, že se každý 

k termínu vztahoval s jinou mírou ztotožnění. 

Nová citlivost a nová figurace se vysloveným názorem k modernímu světu dotýkají, ale 

neprolínají. Také proto můžeme vidět Slavíkovu problematická zařaditelnost v Dějinách 

českého výtvarného umění,9 kde je stručně popisován v obou tendencích, ale nejasně 

charakterizován jako umělec. Mnoho teoretiků se během jeho popisování uchyluje také 

k označení solitér, protože byl svébytným a často izolovaným jedincem s neotřesitelným 

hodnotovým rámcem. Slavík je také snadno klasifikovatelný podle výrazné barvy, kterou 

pastózní malbou nanášel do promyšlených kompozicí. A nejen Jindřich Chalupecký výstižně 

poznamenal, že: „V českém umění není mnoho koloristů a Slavík je jedním z nich.“10 Obecnou 

generalizací jeho tvorby však můžeme míjet její skrytější stránky. V průběhu života totiž malíř 

procházel transformací geografického, sociálního i psychologického zázemí.  

  

 
6 Jindřich Chalupecký, Nové umění v Čechách, Praha 1993, s. 91. 
7 Jiří Padrta, Nová citlivost (kat. výst.), Dům umění města Brna 1968. 
8 Figurální moƟv byl viditelný rovněž v díle Aleny Kučerové, která však pracovala metodou perforace a suché 
jehly. 
9 RosƟslav Švácha – Marie Platovská (edd.), Dějiny českého výtvarného umění VI 1/2, 1958–2000, Praha 2007. 
10 Viz Chalupecký, Nové umění (pozn. 6), s. 80. 



11 
 

2 ZAČÁTKY A OBJEVENÍ NA VÝTVARNÉ SCÉNĚ 

V polovině padesátých let Slavík ukončil studium na Pedagogické fakultě UK. Její prostředí 

bylo klíčové pro vývoj mnoha tehdejších umělců. Totalitní socialistický režim totiž směřoval 

vzdělávání především na pražské Akademii výtvarných umění11 či Vysoké škole 

uměleckoprůmyslové, a tím se mimo pozornost ocitly ostatní fakulty, kde bylo možné se 

umělecky angažovat s větší mírou svobody. Pod vedením Martina Salcmana tak Otakar Slavík 

mohl konečně objevit kouzlo malby a barvy:  

„V druhém ročníku je předepsána malba olejem. Profesor Salcman demonstroval 

valérovou techniku v hnědé barvě, ukončenou máslovou, růžovou pastou světla, 

zářícího jako démanty – od té doby jsem malíř.“12 

2.1 Střet s realitou a prvotní fáze tvorby 

Studium pomohlo dostat se Slavíkovi do širšího uměleckého okruhu, kde působil Zdeněk 

Sýkora (1920–2011) nebo Bedřich Vaníček (1885–1955).13 Na navázaných setkáních Umělecké 

besedy pak poprvé přišel do kontaktu s Václavem Boštíkem (1913–2005) a Jiřím Kolářem 

(1914–2002). Po získání diplomu se ale narozdíl od ostatních kolegů nedává na učitelskou 

dráhu a jako svůj úděl vnímá uměleckou tvorbu. Naplno však poznává omezující realitu stranou 

podporovaného umění. „Po škole mu najednou došlo, co znamená […] fungovat v tehdejším 

oficiálním výtvarném provozu, se všemi důsledky, které to přinášelo, A zjistil velmi rychle, že 

tohle on nechce.“14 Slavík chtěl malovat svobodně bez diktátu politiky, a proto se stahuje do 

ústranní, které nabízí v rámci neoficiální scény možnost stát se nezávislým umělcem. 

Socialismus ovšem povinně ukládal každému občanovi docházet do uznávaného zaměstnání. 

Také proto Slavík nastoupil do Národního divadla, kde pracoval na pozici kulisáka a každou 

volnou chvíli věnoval malování. 

Teatralita divadelního prostředí a jeho specifičnost Slavíka ovlivňuje ve výtvarném projevu. 

Maluje baletky, jejich dynamiku a ladnost, ale pociťuje v nich i určitou tajemnost a figurální 

nesrozumitelnost. Důkladně pozoruje a přenáší typické pózy v temných tónech a překvapivých 

 
11 Na Akademii výtvarných umění se Otakar Slavík hlásil v roce 1952, ale nebyl přijat, a proto nastoupil na 
Pedagogickou fakultu UK. 
12 Viz Slavík (pozn. 1), s. 403. 
13 Viz Rous (pozn. 2), s. 256. 
14 Terezie Pokorná – Viktor Karlík, Rozhovor s Duňou Slavíkovou, Revolver Revue, č. 119, Léto 2020, s. 102. 



12 
 

barevných kombinacích. Sám sice divadelní jeviště v roce 1960 opouští, čerpá z něj však 

následně v průběhu celého života. 

Na konci padesátých let (1957–1960) se po získání stipendia objevuje Slavík na akcích 

Fondu výtvarných umělců, ale od šedesátých let upadá do určité formy izolace. Po konci 

v Národním divadle totiž nastupuje do skladů jako nádeník na těžkou manuální práci, a tím se 

v šedesátých letech definitivně odlišuje oproti svým přátelům z uměleckých kruhů. Kvůli jeho 

podřadné pracovní pozici na něj mnoho lidí z uměleckého prostředí nahlíželo s určitým 

despektem.15 Pomocné práce Slavíka provázely po většinu času během života 

v Československu.16 

 

[1] Otakar Slavík, Muž s pivem, 1963, olej, plátno, 87 x 65 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

 
15 Ibidem, s. 103. 
16 Za celý život Otakara Slavíka tvorba uživila pouze v letech 1967–1970, díky tehdejšímu rozvolnění kulturních 
akƟvit. 



13 
 

Slavíkova umělecká poloha první poloviny šedesátých let je předstupněm budoucího 

vkročení do záře neoficiální scény. Zprvu ještě malíř často experimentoval s formou, hledal 

svoji barevnost a námětem se vyjadřoval k existenciálním a sociálním otázkám. Z daného 

období se mnoho díla nedochovalo, protože autor zpětně své výtvory přemalovával nebo se 

objevily případy, kdy obrazy poničila jeho tehdejší manželka.17 Slavík nicméně poprvé svoji 

tvorbu prezentoval v roce 1964 během samostatné výstavy v Parku kultury a oddechu Julia 

Fučíka. První výtvarná fáze byla k vidění také na Výstavě mladých během roku 1965 v Ústředí 

lidové umělecké výroby.  

Slavíkovo dílo z první poloviny šedesátých let vystihuje malba Muž s pivem (1963)18 [1]. 

Tento dochovaný kus ze série obrazů přenáší hospodský motiv a společenskou atmosféru skrze 

kontrast temného pozadí se stylizovanou abstrahovanou figurou. Zřetelné jsou principy 

oddělení části těla valérem, odkazování k torzu a technika detailních pohybů štětce. Postava je 

anonymizována a vyznění celku zdůrazněno ve tlumených barvách. Slavík svůj typický 

kolorismus sice rozvíjí později, ale některé aspekty figurálního schématu přebírá do pozdějších 

let. Námět symbolicky předznamenává genius loci aktivit Křižovnické školy čistého humoru 

bez vtipu, která hrála významnou roli v malířově životě v sedmdesátých letech. Výhradně v této 

fázi zobrazoval společenské motivy a pracovní prostředí, což dokládají jiné obrazy s dělnicí 

nebo kulisákem.  

  

 
17 Manželka Věra sérii maleb z výstavy v Galerii mladých (Mánes, 1966) zničila a rozstříhala. Autor se pokusil 
obrazy následně opravit, ale nebyl příliš úspěšný. – Viz Rous (pozn. 1), s. 257. 
18 V monografii se uvádí rok vytvoření 1965, ale katalog výstavy z roku 1969 (Ostrov nad Ohří) zmiňuje rok 1963. 
Po konzultaci autora práce s Duňou Slavíkovou (duben 2024) je v práci uveden rok z katalogu, který rovněž 
přesněji odpovídá dané tvůrčí fázi. 



14 
 

2.2 Neokonstruktivní fáze během uvolnění uměleckých sfér 

Slavík procházel v první polovině šedesátých let určitou mírou izolace v sociálních 

a uměleckých kruzích. I přes to, že tvůrčí skupiny mohly obnovit svoji činnost, tak on do žádné 

z nich nespadal. Byl však alespoň v kontaktu se seskupením autorů, kteří v roce 1961 oficiálně 

zformovali uměleckou skupinu UB 12.19 Ale i když se v jejich kruzích pohyboval, tak stále 

výtvarně vystupoval jako jednotlivec. Do pozice veřejně respektovaného umělce se tak Slavík 

dostal až v polovině šedesátých let, kdy představil nový neokonstruktivní systém malby. 

 

[2] Otakar Slavík, Hlava, 1966, olej, plátno, 100 x 80 cm, soukromá sbírka. Foto: Jaroslav Kvíz 

 
19 Více Milena Slavická (ed.), UB12: studie, rozhovory, dokumenty, Praha 2006. 



15 
 

Moderní výtvarná tvorba se naplno české veřejnosti představila ve druhé polovině 

šedesátých let, kdy země procházela obdobím politického a uměleckého uvolnění. Blok 

tvůrčích skupin20 se aktivně vymezoval vůči požadavkům komunistů na podobu výtvarného 

díla už od začátku šedesátých let, ale až roku 1964 se zvolením nového vedení Svazu 

československých výtvarných umělců (v čele s Adolfem Hoffmeisterem), konečně dosáhl 

kýženého cíle. Noví zástupci už neomezovali výstavní aktivity a individuální tvůrčí záměry. 

Neoficiální tvorba stala zase na nějaký čas oficiální, což napomohlo duchovní obrodě českého 

výtvarného umění. 

Slavíkova samostatná výstava v roce 1966 v Galerii mladých (Mánes) definitivně 

odstartovala jeho uměleckou dráhu. Kurátor Jiří Padrta se zajímal o konstruktivní projevy 

a jako první veřejně prezentoval Slavíkovu bodovou polohu. Obraz Hlava (1966) [2] byl 

součástí několika Slavíkových výstav a jako jedno z prvních děl naplno představilo autorovu 

novou vizi, která byla pokroková a v mnoha ohledech jedinečná. Otakar Slavík v letech 1966–

1970 stanovoval nové trendy a vyjadřoval se netradičními způsoby nazírání. Také proto se 

dostal do hledáčku Jindřicha Chalupeckého, který o něm napsal už v roce 1965 do časopisu 

Výtvarná práce.21 Prostřednictvím Chalupeckého se tak malíř dostal do prostředí Galerie 

Václava Špály, které disponovalo bohatou sítí uměleckých vztahů a kontaktů. Slavík se v tomto 

období účastnil také výstav nové citlivosti a nové figurace, kde se autor zařadil do moderních 

proudů doby, které předurčily vnímání jeho osoby ze stran teorie českého umění. 

Moderní Slavíkova plátna konce šedesátých let v sobě zahrnují aspekty nové figurace 

a neokonstruktivismu při zachování tradičního francouzského přístupu k barvě, stylem 

podobného pointilismu nebo fauvismu.22 Zařazením do ustálených narativů jako bychom však 

míjeli jádro Slavíkova problému malby, kde figura není cílem a věda východiskem. Vhodnějším 

postupem může být přistoupit bez předsudků k tajemnému světu umělce, který přesahuje 

hranice rámců, skrze náhled mezinárodní, až filozofický. Třeba způsobem, jakým reflektoval 

Slavíkův moderní projev Karel Miller při příležitosti jedné z výstav v GVŠ (1970): „Otakar 

Slavík se vyjadřuje mimo sociologii i psychologii. Netěží z emocionality těchto sfér. Je 

kosmolog. Objevuje ve středu světa pevný bod, stále přítomného živlu, těla. Kolem bodu otevírá 

nekonečný prostor duchovní expanze.“23 

 
20 Součásơ Bloku byly skupiny Etapa, Experiment, Máj, M 57, MS 61, Proměna nebo Trasa. 
21 Jindřich Chalupecký, Mladí a nejmladší, Výtvarná práce XIII, 1965, č. 5, 12. 4., s. 3. 
22 Slavíkův učitel MarƟn Salcman vycházel z francouzské školy. Henri MaƟsse, Paul Cézanne nebo Georges Seurat 
byli navíc Slavíkovými oblíbenými malíři. – Viz Slavík (pozn. 1). 
23 Karel Miler, Otakar Slavík (kat. výst.), Galerie Václava Špály v Praze 1970. 



16 
 

V polovině šedesátých let se duševně obohacuje československé výtvarné prostředí, a stejně 

tak se vztahu člověka a přesahujícího světa věnují autoři na maďarském území.24 Tihamér 

Gyarmathy (1915–2005) vychází po dlouhé době z vnitřní emigrace25 na mezinárodní scénu, 

kde se svými obrazy abstraktních imaginárních světů působivě překračuje hranice východního 

regionu a na západě výstavně reprezentuje středoevropský prostor. Podobně jako se Slavíkem 

je s ním spojována jistá umělecká svébytnost ve specifickém východní politickém zázemí. Jak 

dílo Hlava (1966) [2], tak Dvě Koordinace (1965) [3] vzájemně komunikuje věcně s kosmickou 

sférou, ale každé z nich k ní promlouvá také rozdílnými vrstvami. 

 

[3] Tihamér Gyarmathy, Dvě Koordinace, 1965, olej, plátno, 78 × 60 cm, Museum of Fine Arts, 

Budapest. Foto: Museum of Fine Arts, Budapest 

 
24 Poválečnému maďarskému umění se věnovala v roce 2003 výstava v Muzeu umění Olomouc. – Vzdálená 
blízkost: maďarské poválečné umění ze sbírek Szent István Király Múzeum v Székesfehérváru (kat. výst.), 
Muzeum umění Olomouc 2003. 
25 Po „roce převratu” (ukončení druhé světové války) odmítl Gyarmathy oficiální kulturní poliƟku a uchýlil se do 
vnitřního exilu. Do začátku šedesátých let se téměř neúčastnil uměleckého ani společenského života. – Jakub 
Frank et al., Tihámer Gyarmathy, Central European Art Database, hƩps://cead.space/Detail/people/1402, 
vyhledáno 25. 4. 2024. 



17 
 

Oba kosmologické obrazy pohlcují svými barevnými kontrasty [2][3]. Gyarmathy 

centrálním bodem směřuje otázky do středu světa obrazu a dodává na intenzitě okolním tvarům. 

Slavíkův postup nezapře sochařskou minulost, když nanáší pastózně jednotlivé bodové 

elementy do rozsáhlé sítě. Vazby geometrických objektů a jejich vertikálně-horizontální hranice 

předurčují kompoziční charakter každého díla. Naplňuje je však až barevné mistrovství, které 

hraje v obou případech stěžejní roli ve výsledném efektu. Barva funguje jako nositelka 

významů, která spouští širokou škálu asociací a vnitřních pochodů. 

Gyarmathy jako představitel maďarské abstrakce nepracuje s konkrétními objekty, ale 

barevným proplétáním v několikavrstevnatých plánech posiluje perspektivní principy a niterný 

vhled do jiného světa. Slavík iluzivní perspektivou nedisponuje, a naopak předkládá racionální 

dvoudimenzionální síť s vnitřní logikou stavby. Abstrakce motivu v jeho případě není cílená, 

ale vedlejším efektem podřízeným řádu osobního systému. V jeho postoji k problematice je 

možné najít paralelu s idejí nadčlověka Friedricha Nietzscheho,26 ke kterému se výtvarně 

přibližuje: „Chci lidi naučit smyslu jejich živobytí: a tím je nadčlověk, blesk z temného mračna 

člověk.“27 Slavík skládá nový vesmír skrze člověka, jeho figurální dispozice a části. Obrazy 

hlav proto také doplňují torza nebo celé figurální kompozice [Příloha I]. Gyarmathy také 

modeluje nové univerzum, ale univerzum objektivní, dotýkající se v globálních souvislostech 

otázek spirituálních. Otakar Slavík se částečně zbavuje absolutní formy člověka, ale jeho 

kosmos zůstává subjektivním. Se spasitelskou vidinou nakročuje k překročení sebe samotného 

a „lepšímu já“. 

2.3 Slavík v přítomnosti zahraničních autorů 

Otakar Slavík neinklinoval k cestám mimo české prostředí, i přes to, že státní hranice byly 

volnější než v letech předešlých. Se samostatnou výstavou do zahraničí nezavítal nikdy, 

a nanejvýše se stal součástí několika skupinových aktivit prezentujících československé umělce 

na západě.28 Jedinou mezinárodní událostí, kde se Slavík dostal do kontaktu s autory jiných 

zemí, bylo sympozium v jugoslávské vesnici Vela Luca. K setkání umělců a teoretiků z celého 

světa na ostrově Korčula byl pozván díky Václavu Boštíkovi v roce 1968. Celkem dvacet devět 

výtvarníků v průběhu několika dní přetvářelo místní zdi technikou mozaiky, které zdobí její 

ulice dodnes. Z českých autorů se akce zúčastnili také Stanislav Kolíbal (*1925) nebo Jan Kotík 

 
26 Friedrich Nietzsche byl taktéž jedním ze Slavíkových oblíbených filozofů, kterého často parafrázoval v 
rozhovorech. 
27 Friedrich Nietzsche, Tak pravil Zarathustra: Kniha pro všechny a pro nikoho, Praha 2021, s. 17. 
28 1967 Turín (Itálie), 1968 Norrköping a Linköping (Švédsko), 1969 dvě výstavy v Paříži (Francie). 



18 
 

(1916–2002).29 Organizátory sympozia byli Petar Omčikus (1926–2016) a Kosa Bokšan (1925–

2009). Podařilo se jim přilákat výrazné figury mezinárodní scény, konkrétně jména jako 

Corneille (1922–2010), Achille Perilli (1927–2021) nebo Tadeusz Kantor (1915–1990), kterého 

akce inspirovala k vytvoření konceptu mozaikové židle.30 Sympozium se konalo také v letech 

1970 a 1972, ale už bez Slavíkové a Boštíkové účasti. 

V zahraničním kontextu se Slavík ocitl jednou paradoxně také na domácí půdě. Když Miloš 

Saxl, ředitel Galerie výtvarného umění v Roudnici nad Labem, přišel s nápadem roudnických 

sympozií, přizval si do týmu také Václava Boštíka. Galerie plánovala rozšířit sbírku o autory 

širší geografické úrovně a pořádání sympozia umožňovalo jednu z cest ke stanovenému cíli.31 

Vize pravidelné akce měla otevírat společenství umělců a také podněcovat k mezinárodní 

spolupráci a novým kontaktům nejen ve středoevropském regionu. Nakonec se v létě roku 1970 

v Roudnici nad Labem potkala skutečně pestrá skupina osobností ze všech koutů Evropy.32 

Prvotním ročníkem idea sympozia započala, ale také skončila, protože s blížícím se koncem 

roku docházelo k proměně společnosti důsledkem normalizace a s tím spojené zakazování 

událostí odporujících politice Sovětského svazu. Ivan Martin Jirous, tehdejší významný teoretik 

a redaktor časopisu Výtvarná práce, kritizoval33 různorodou kvalitu jednotlivých autorů 

roudnického sympozia, ale ve zpětném pohledu lze hodnotit důsledky akce pozitivně. 

Marian Bogusz (1920–1980) z Polska patřil mezi stěžejní postavy setkání. Jeho vztah 

k českému prostředí byl vždy vřelý. Často pořádal výstavy českých autorů, a především se 

zasloužil o chod a zviditelnění polské avantgardní scény. Jeho abstraktní polohu poznal 

roudnický okruh v malbách plamenů a jejich stop na plátně. Taktéž Endre Bálint (1914–1986) 

zasáhl výrazně do uměleckého povědomí v rodném Maďarsku, a sice jako velký experimentátor 

tvořící moderními postupy a technikami. Roudnické galerii věnoval tajuplnou asambláž 

plnou přírodních a geometrických motivů. Do talentů pohybujících se mezi hranicemi médií lze 

zařadit také tvorbu Stanislawa Fijalkowského (1922–2020), který se velmi často nechával 

unášet vlastní imaginací. Západní scénu na akci reprezentovali Francouz Jacques Busse (1922–

 
29 Jan Skřivánek, Rozhovor s Otakarem Slavíkem, říjen 2008, Art AnƟques, hƩps://www.artanƟques.cz/vsechno-
je-to-pro-kocku, vyhledáno 10. 4. 2024. 
30 Darko Fritz, Međunarodni susreƟ u Veloj Luci 1968. – 1972. = 1968–1972 InternaƟonal ArƟsts’ MeeƟngs in 
Vela Luka, Academia, 
hƩps://www.academia.edu/37654792/1968_1972_InternaƟonal_ArƟsts_MeeƟngs_in_Vela_Luka, vyhledáno 
17. 4. 2024., s. 144. 
31 Každý z účastníků jedno z děl zanechával galerii za poskytnuơ zázemí. 
32 Vzpomínka na 1. mezinárodní malířské symposium Roudnice '70 (kat. výst.), Galerie moderního umění v 
Roudnici nad Labem, 2010. 
33 Ivan MarƟn Jirous, Roudnice ’70, Výtvarná práce XVIII, 1970, č. 14, 7. 7., s. 8. 



19 
 

2004) se senzibilními strukturami a Ital Lorenzo Taiuti (*1943) mentálním projektem 

vyjadřujícím aktuální myšlenkové pochody. V neposlední řadě se k existenciálním problémům 

cítili potřebu vyjádřit Branko Miljuš (*1936) a Gradimir Petrovič (1935–2001) z Jugoslávie. 

Z celkového počtu dvanácti autorů jich pět34 spadalo do domácí československé scény. 

 

[4] Otakar Slavík, Ležící, 1970, olej, plátno, 123 x 200 cm, 

Galerie moderního umění v Roudnici nad Labem. Foto: Jan Brodský 

Dialog s Boštíkem 

Výraznou stopu zanechali v Roudnici nad Labem Otakar Slavík s Václavem Boštíkem. Jejich 

dlouho trvající přátelství od poloviny padesátých let dodávalo oběma malířům vzájemnou 

inspiraci. A i když jejich životní přístupy se mohly zdát odlišné, tak časté vzájemné diskuse 

vedly ke společnému ujasnění problematiky média malby.35 Výstupy obou autorů patřily mezi 

vrcholy skupinové výstavy sympózia.36 

 

 
34 Českými zástupci byli Václav Bošơk, Otakar Slavík, Bohdan Kopecký, Miloš Ševčík a Karel Zlín. 
35 Radan Wagner, Rozhovor s Otakarem Slavíkem, 2006, ArtRevue, hƩps://artrevue.cz/nekonecny-obraz-
otakara-slavika/, vyhledáno 10. 4. 2024. 
36 Všichni autoři byli povinni se zúčastnit výstavy po skončení sympozia (léto 1970). 



20 
 

 

[5] Václav Boštík, Obraz pole, 1970, olej, plátno, 123 x 123 cm, Galerie výtvarného umění v Chebu. 

Foto: Galerie výtvarného umění v Chebu 

Ležící (1970) [4] byla jedním ze Slavíkových zlomových děl, kde malíř razantním způsobem 

transformoval signifikantní vizuální jazyk sítě geometrických bodů. Uvolněním bodových řad 

do nejasných levitujících ploch dosáhl novým způsobem figurálních kompozic, kde se 

zdůraznila role celku jako souhrnu jednotlivých částí. Na protilehlém plátně Václav Boštík na 

čistou geometrii naopak vsadil ve svých obrazech bodových polí [5]. Jako duchovní tvůrce celý 

život hledal harmonii mezi plochou obrazu a tvarem námětu, a ve společnosti jedenácti autorů 

se jí dokázal přiblížit na dotek. 

 „… plocha je silovým polem, v jehož uzlových bodech se shlukuje a hromadí hmota 

barvy, formuje se ve tvary a vytváří novou skutečnost, obraz našeho vesmíru. […] 

Sním o umění, které bude plné světla a krystalicky jasné. Věřím v čistou a prostou 

krásu barvy.“37 

Slavíkovy a Boštíkovy výstupy ze sympozia, jako by navazovaly na společný celoživotní 

dialog o uměleckém projevu, jenom se ze slovního přeměnil na dialog malířský. Jedním 

 
37 Václav Bošơk: o sobě a o umění (kat. výst.). Galerie výtvarného umění v Náchodě 1993. 



21 
 

z východisek vzájemné inspirace mohla být právě podoba tehdejšího tvoření. Během toho, co 

Otakar Slavík bodové pole opouští, tak jej Boštík paralelně utváří, a oproti předchozím letům 

jej projasňuje a zjednodušuje. Naopak Slavík přestává zaplňovat celý prostor plátna, redukuje 

barevnost na menší počet tónů a formuluje vlastní koncepci prázdného místa. Projevuje se 

zřetelněji jako lyrik figury, zatímco Boštík je celoživotně lyrikem duchovní abstrakce. 

2.4 Význam Galerie Václava Špály 

Galerie Václava Špály od uvolnění uměleckého prostředí zaujímala dominantní postavení 

v určování kvality prezentací nejkvalitnějších současných českých autorů, předtím převážně 

nonkonformních.38 Do vedení galerie nastoupil v roce 1965 teoretik Jindřich Chalupecký, 

intelektuál orientující se v moderních projevech české výtvarné scény. Sám také rozhodoval, 

kterým autorům umožní ve výstavním prostoru sídlícím na Národní třídě sdílet svoji tvorbu. 

Otakar Slavík jej svým malířským projevem zaujal, a tak dostal možnost oslovit okruh 

pravidelných návštěvníků galerie osobitým světem řádu, a to hned dokonce dvakrát (1967, 

1970). O mezinárodním významu galerie vypovídají účasti uskupení japonského Gutai v roce 

1967 nebo západoněmecké avantgardy roku 1968.39 V roce 1969 byly uvnitř galerie k vidění 

i díla věhlasného Marcela Duchampa (1887–1968) a Enrica Baje (1924–2003). 

Okruh galerie byl široký. Kultura nového umění v Čechách40 k sobě navázala osobnosti 

nejen výtvarně zaměřené, ale také hudebníky nebo literáty. Slavík díky výstavní činnosti 

navázal nová přátelství a po delším čase působil v širší společnosti, která mu byla lidsky 

i názorově blízká. Důležitým mezníkem se stala společná výstava s Karlem Neprašem (1932–

2002) roku 1970, která v následném vztahovém propletení obrodila aktivity KŠ,41 vážně 

nevážného sdružení umělců a teoretiků vytvořeného v roce 1963 Janem Steklíkem (1938–2017) 

a právě Neprašem. V nově objevených prostorách hospody U Zlatého soudku se začalo scházet 

proměněné uskupení, složené z jádra původních členů školy a několika nových osobností 

z okruhu GVŠ.42  

 
38 Mezi lety 1965–1970 v GVŠ vystavovali například: Bohuslav Reynek, Adriena Šimotová, Mikuláš Medek, 
Zdeněk Sýkora a mnoho dalších umělců neoficiální scény. 
39 Autoři jako Joseph Beyus, Wolf Vostell, Gerhard Richter, Jorg Immendorf, Sigmar Polke nebo Dieter Roth. 
40 Chalupecký popisoval specifika nového umění v Čechách ve stejnojmenné knize. – Viz Chalupecký, Nové 
umění (pozn. 6). 
41 Více Duňa Slavíková, Křižovnická škola čistého humoru bez vƟpu (kat. výst.), Galerie moderního umění 
v Roudnici nad Labem 2015. 
42 Původními členy KŠ byli například Karel Nepraš, Jan Steklík, Naděžda Plíšková, Ivan MarƟn Jirous, Věra 
Jirousová, Petr Lampl nebo Wilsonovi. Z GVŠ se přidali Vladimír Burda, Zbyšek Sion, Rudolf Němec, Eugen 
Brikcius, Olaf Hanel, Jiří Daníček a další. – Ibidem. 



22 
 

3 OBDOBÍ NORMALIZACE A JEJÍ DŮSLEDKY 

Normalizace počínající srpnem 1968 opožděně dopadla na oblast umění koncem roku 1970. 

S nově ustanoveným vedením SČVU definitivně skončila svoboda ve všech aspektech 

uměleckého života. Do vrchních pozic komunistická strana dosadila své sympatizanty, kteří 

aplikovali staronové omezující způsoby v duchu socialistického realismu a dosavadní členy 

převedla do Fondu výtvarných umělců. Renesance KŠ probíhala během těchto výrazných 

kulturních změn. Změny se podepsaly na jejich členech, a obecně na všech lidech vyjadřujících 

se mimo stranicky uznávané způsoby. Moderní instituce, jako GVŠ, byly převzaty pod správu 

SČVU a rozdílně smýšlející teoretikové, jako Jindřich Chalupecký, se uchýlili do ústranní.43 

Zakázány byly neoficiální akce nebo nezávislé umělecké skupiny a znovu se zavedla kontrola 

umělecké produkce a tisku, kvůli čemuž zanikly mnohé časopisy nejen o výtvarném umění. 

Kultura konce šedesátých let nadobro skončila. Země se na dvě desítky let uzavřela západu 

a vnějším vlivům. Otakar Slavík byl rovněž vyhozen z SČVU, čímž přišel o svůj ateliér a status 

oficiálního umělce.  

Specifické podmínky začátku let sedmdesátých formovaly zázemí pro underground. 

Nepodporované projevy sdílely vzájemnou averzi vůči socialistickým praktikám a snažily se 

vůči nim alespoň symbolicky vymezovat. Místem pro undergroundové aktivity byly kluby, 

méně nápadné sály nebo hospody, kam chodili také členové KŠ. Osobnost Ivana Martina 

Jirouse sdružovala hudební, výtvarnou a literární oblast neoficiální scény. Jirous, přezdívaný 

Magor, působil uvnitř KŠ, a nejen v rámci ní se aktivně vymezoval vůči režimu. Podle něj byla 

hospoda otevřenou strukturou, v níž je zabudováno nepředvídatelné, kde po normalizaci 

probíhal neustálý boj o existenci uprostřed v podstatě nepřátelského prostředí.44  

3.1 Pozice a aktivity Křižovnické školy čistého humoru bez vtipu 

Všudypřítomná hravost provázela aktivity KŠ. Pivo se stalo symbolem, bujaré veselí příčinou 

a důsledkem činností bez cíle a předem definovaného smyslu. Podstatná míra teatrality 

a subverze částečně navazovala na Neprašovu předchozí skupinu Šmidrů,45 ale s obměněnými 

členy a jejich neotřelými nápady projevovala vlastní živelnost. Zároveň dané skupinové projevy 

 
43 Jindřich Chalupecký uspořádal ještě výstavu Konfrontace v Galerii Nova (1970), ale po neúspěchu se začal 
věnovat publikování samizdatů a méně zřetelné podpoře moderního umění. 
44 Ivan MarƟn Jirous, Zpráva o činnosƟ Křižovnické školy, Vokno I (samizdat), 1979, č. 2, s. 47–52. 
45 Více Věra Jirousová, Šmidrové: jednou Šmidrou, Šmidrou navěky: Bedřich Dlouhý, Jan Koblasa, Karel Nepraš, 
Jaroslav Vožniak, Rudolf Komorous. Olomouc 2005. 



23 
 

nevykazovaly ambice promlouvat do rámce uměleckého, ale spíše nastavovat zrcadlo 

politickému systému, který dodával podněty k jejich ironickému vystupování. Smyslem byl 

samotný proces radostného nespoutaného žití, který se z hospody U Zlatého soudku často 

přesouval také do veřejného prostoru nebo přírody (akce Inventura Řípu, 1970). Hra Fando, 

nezlob se, nesoucí název po vrchním navštěvované hospody, se stala ikonickou zábavou při 

setkávání, i přes to, že se příznačně téměř nikdy nedohrávala do konce.46 Jaký osobní význam 

sdílené aktivity měly životech v jednotlivých členů naznačuje časté užívání přívlastku „KŠ“ za 

jménem, kterým se všichni hrdě hlásili ke škole po celý život.  

 

[6] Otakar Slavík poměřuje portrét Jirouse s předlohou, 1971, fotografie. Foto: Dobroslav Zborník 

Otakar Slavík vnímal působení v KŠ jako určitý typ odreagování. V rámci školy mohl 

bezelstně nechat volný průchod svým gestům a životní vitalitě. Ostatní členové ho měli vždy 

spojeného s typickým tělesným vystupováním. Pověstné byly především jeho takzvané 

„zadovky a předovky“,47 díky kterým každý pocítil jeho rázný příchod na scénu. Mezi další 

signifikantní znaky Slavíka patřil také pozdrav „Buď živ!“ nebo všeříkající rada „Ať děláš, co 

děláš – nech toho.“ Sám malíř však KŠ jako skupině nepřisuzoval umělecký přesah a vnímal ji 

 
46 Na půdorysu známé hry Člověče, nezlob se, křižovníci vyměnili figurky za panáky různého typu alkoholu a při 
vyhození jej musel hráč vypít. Míra opiơ většinou dosáhla takového stavu, že hráči nemohli pokračovat ve hře. 
47 Přátelský úder rukou do zad = zadovka, případně do přední čásƟ trupu = předovka. 



24 
 

jako určitou formu hospodského pobývání.48 O formální členství ve skupině nestál a neúčastnil 

se organizovaných skupinových akcí. Nicméně za všech okolností vždy rád s ostatními popíjel 

a interagoval. Třeba když s křižovnickou nadsázkou portrétoval některé její členy [6]. Slavík 

vzpomínal na tehdejší hospodské aktivity vždy s úsměvem na tváři.49 

V členské základně KŠ a jejím širším okruhu se pohybovaly desítky osobností s rozdílnými 

ideovými východisky a formami vyjádření. Během setkávání však jejich individuální projevy 

ustoupily ideje společného trávení času. Popíjení v hospodě sdružovalo a jednotlivá osobní 

tvorba nebyla v rámci uskupení určujícím elementem. 

„Není nic lepšího, co by je spojovalo než zdánlivě bezvýznamné. – při rozličných 

formálních, duchovních, či uměleckých východiscích.“50 

Režim podobné kritické projevy vůči němu netoleroval a lidé kolem undergroundu se 

postupně dostávali pod čím dál přísnější dozor státu. Vládní složky stále častěji zasahovaly do 

průběhu neoficiálních akcí a snažily se zamezit šíření svobodného ducha. V hospodách už 

neseděli pouze místní štamgasti, ale za rohem naslouchávali příslušníci StB. Represe vůči 

undergroundu vyvrcholily v roce 1973 odsouzením Slavíkových přátel, Ivana Martina Jirouse, 

Eugena Brikcia, Jaroslava Kořána a Jiřího Daníčka, které ukončilo aktivní období KŠ. Pevné 

přátelské vazby jejich členů však zůstaly napořád. 

3.2 Slavíkova tvorba první poloviny sedmdesátých let a tvůrčí krize 

Během vrcholného období KŠ (1971–1972) Slavík ve vlastní tvorbě odrážel groteskní povahu 

uskupení kolem Nepraše a Steklíka pouze ojediněle [6], a spíše začínal více experimentovat 

rozvíjením předchozích přístupů. Od režimu se malíř sice distancoval lidsky a výtvarně, ale 

s dávkou křižovnické absurdity nastoupil do práce jako závozník ve SČVU. V rámci 

subverzního postavení tak denně vozil díla konformních autorů.  Zpětně svůj přístup však 

hodnotil skepticky: „Raději jsem dělal nádeníka, jako že s nima nemám nic společnýho. Ale 

chodíš-li kolem hnoje nádše neujdeš.“51 A tak jedinou skutečnou revoltou se pro něj stalo 

 
48 Viz Pokorná – Karlík (pozn. 14), s. 107. 
49 „Křižovnická škola byla spojena s velkými plány a boji, ale teď si nemůžu vzpomenout na žádnej (smích). Jo, 
některé hry byly dost nebezpečné, občas jsme se opili pod obraz (smích).“ – Jiří Peňás (rec.), Život je krásný, 
jenom to vidět, Týden, hƩps://www.tyden.cz/rubriky/kultura/umeni/zivot-je-krasny-jenom-to-videt_9229.html, 
vyhledáno 10. 4. 2024. 
50 Viz Jirous (pozn. 44), s. 47–52. 
51 Viz Slavík (pozn. 1), s.  331. 



25 
 

sdělení umělecké: „Vše kolem je hnus, vědomej podvod, sprostota – jedině lze se ospravedlnit 

svědomitou prací, je to věc morální, otázka morálky – než výtvarná.“52 

Na počátku nového desetiletí Slavík nejprve transformuje systematické řady do formy 

portrétů, kde se body prolínají [6]. Původní schematické linie bodů v prostoru poletují 

a navzájem se překrývají, čímž otevírají novou třetí dimenzi obrazu, která hierarchizuje 

jednotlivé barevné elementy. Přesto ani tento typ projevu není pro malíře určující a během 

dalších let jej opouští. První polovina sedmdesátých let je složitá jak politicky, sociálně, tak 

i umělecky a výtvarně. 

Ve Slavíkovi rezonuje motiv ležící figury, ke kterému se vrací v rozličných metodách 

zobrazení. Rozvíjí cestu, kterou se vydal v Roudnici nad Labem [4], kdy upozadil pravidelnou 

síť na úkor vertikálně nataženého těla, které se může zjevovat ve vícero podobách. Kompozice 

akcentuje celek ležící postavy, případně typ portrétu „od pasu nahoru“. Od roku 1972 naopak 

Slavík začíná výrazné přehodnocovat postupy a přestává se striktně držet předchozích projevů. 

Kombinuje techniky a nově zachycuje také nefigurální náměty, třeba když zaznamenává 

interiéry nebo překračuje do prostředí, kde lidská stopa není tak výrazná. Maluje postavy, které 

nejsou viditelné na první pohled a zjevují se až s průběhem pozorování. Tento princip už malíř 

aplikoval v neokonstruktivní sérii torz konce šedesátých let, ale nově využívá mohutné bloky 

barev. Námět mizícího a znovu objevujícího se člověka ukazuje důležitý osobní vztah autora 

k prostředí, se kterým je provázán. 

Slavík je umělecky propojen s pražským prostředím a souvisejícími sociálními vazbami. 

Nesmazatelně se proto v jeho tvůrčím období projevil konec aktivit KŠ a zavření mnoha přátel 

(Viz kapitola 3.1). Léta 1973–1975 jsou těmi, na kterých se podepsala Slavíkova změna 

způsobu žití. Z daného období se dochovalo malé množství děl. Umělec nebyl spokojený s tím, 

co vytvořil, během toho, co se vyrovnával s nelehkou dobou. Nikdy jej však neopustilo zaujetí 

barvou a smysl pro řád. V pomíjivých figurálních obrazcích dominuje červená, kterou doplňuje 

modrý nebo žlutý odstín.  Skrývá se za nimi nostalgie a komplexní Slavíkovo uvažování 

o malbě, která pro něj v daných letech však nenabízela relevantní východiska. 

  

 
52 Ibidem, s. 251. 



26 
 

3.3 Charta 77 a útrapy konce desetiletí 

Slavíkovu tvorbu z roku 1976 nelze interpretovat bez zmínění událostí následných let. Autor 

velkou část obrazů z tohoto roku přemaloval a postupem času pronikla do jeho vyjádření černá 

barva, která přinesla určitý zlom v umělecké výpovědi. Nová osobní expresivní poloha 

započala lidsko-právní občanskou iniciativou s názvem Charta 77: 

„Desítkám tisíc občanů je znemožněno pracovat ve svém oboru jen proto, že 

zastávají názory odlišné od názorů oficiálních. Jsou přitom často objektem 

nejrozmanitější diskriminace a šikanování ze strany úřadů i společenských 

organizací; zbaveni jakékoli možnosti bránit se. […] Věříme, že Charta 77 přispěje 

k tomu, aby v Československu všichni občané pracovali a žili jako svobodní lidé.“53 

Od normalizace postupně sílil kritický hlas vůči establishmentu a komunistické vládě. 

Nespokojenost v intelektuálních kruzích se zformovala 1. ledna 1977 ve veřejném prohlášení. 

Uskupení kolem Jana Patočky, Václava Havla a Pavla Kohouta shromažďovalo podporu 

iniciativy a podpisy podobně smýšlejících občanů. Otakar Slavík, kromě přátel z KŠ, zůstal 

v blízkém kontaktu také s Danou Němcovou, která společně s manželem Jiřím Němcem 

zastávala důležité postavení54 v rámci Charty 77. Podepsání iniciativy bylo pro Slavíka jasnou 

záležitostí, i díky osobnímu celoživotnímu humanistickému postoji a vzájemným přátelstvím v 

disentu:  

„To bylo právě tím, že jsem byl stranou, že jsem byl nádeník. Neměl jsem žádné 

kšefty, o které bych se musel strachovat. […] Přátelili jsme se s Věrou Jirousovou 

a s Němcovými, takže bylo samozřejmé, že to podepíšu.“55  

Slavík ztratil uznávané společenské postavení s normalizací, když musel opustit 

profesionální kariéru umělce a opětovně manuálně pracovat. Navíc jeho pozici závozníka děl 

socialistického realismu vnímalo mnoho umělců z neoficiální výtvarné scény problematicky. 

Pracovní okolnosti, kdy neměl co ztratit,56 paradoxně umožnily Slavíkovi vymezit vlastní názor 

podpisem Charty 77, tak jako nemnoho dalších výtvarníků. Vnímání jeho osoby se poté 

 
53 Václav Havel et al., Prohlášení Charty 77, in: Jiří Ševčík– Pavlína Morganová – Dagmar Dušková (edd.), České 
umění 1938–1989: (programy, kriƟcké texty, dokumenty), Praha 2001, s. 365–368, cit. s. 366, 368. 
54 Jiří Němec byl jedním z iniciátorů Charty 77 a manželka Dana Němcová její mluvčí. 
55 Viz Skřivánek (pozn. 29). 
56 Jiní výtvarníci měli lepší pracovní pozice než Slavík nebo alespoň nějaké výtvarné zakázky. Proto taky mnozí 
iniciaƟvu nepodepsali, i když k ní měli třeba názorově blízko. 



27 
 

pozitivně proměnilo u obdobně smýšlejících umělců,57 ale negativně u vládní strany: „Podepsal 

jsem ji, když jsem viděl, jaké šílenství to způsobilo. To mě nas... Nebyla to přitom žádná legrace, 

věděl už jsem, co bude následovat, ale nemohl jsem zase jen mlčet.“58 

Odpověď režimu vůči všem chartistům byla neúprosná. Mnozí z nich byli označeni za 

nepřátelské osoby, a tudíž s nimi tak StB zacházela. Sledování, vyslýchání nebo vydírání nebylo 

výjimečným postupem komunistů vůči signatářům iniciativy. Mnoho občanů napojených na 

Chartu 77 stát také přesouval na nižší pracovní pozice. Slavík neměl kam sociálně spadnout, 

nicméně bezprostředně se ho dotklo zrušení slíbené akvizice obrazů pražské NG.59 Navíc na 

něj za rohem životních zatáček číhaly jiné nepříjemnosti. Režim mimo individuální tlak 

zformuloval kampaň Anticharty, která obhajovala současnou politiku a zajistila poslušnost 

mnoha umělců z oficiální scény. Další reakcí vlády byla akce Asanace, která je v rámci tématu 

podrobněji popsána v kapitole 4. V návaznosti na ni se mnoho signatářů Charty 77, včetně 

Slavíka, zjevilo balancujících na laně. 

  

 
57 Někteří umělci začali Slavíka po podpisu Charty 77 vnímat s větším respektem, například Olbram Zoubek, 
který ho začal zdravit a snažil se mu pomáhat v těžkých časech. – Viz Pokorná – Karlík (pozn. 14), s. 106. 
58 Viz Peňás (pozn. 49). 
59 Viz Pokorná – Karlík (pozn. 14), s. 104. 



28 
 

Motiv provazolezece jako existenciálního podobenství 

V návaznosti na okolnosti Charty 77 rozvíjí Otakar Slavík nový existenciální motiv. Malířsky 

natahuje provaz z levého okraje plátna k pravému a staví na něj nejasnou figuru. Na 

horizontální linii oddělující prostor se objevuje obrys provazolezce. Skrze Slavíka uchovává 

tíhu posledních životní událostí a promlouvá k vnitřním i vnějším stavům. Tato specifická 

bytost se stává průvodcem složité doby a zásadním psychologizujícím monumentem samotného 

autora. 

 

[7] Otakar Slavík, Sedící provazolezec, 1977, olej, plátno, 151 x 151 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 



29 
 

Provazolezec se navzdory potenciálnímu pádu zjevuje uprostřed lana [7] a jeho otisky 

nastavují působivou existenciální tvář. Představení, které prezentuje divákům, není v žádném 

případě veselé, ale autentické. Jako Zarathustra v Nietzschově díle60 Slavík promlouvá k davu 

a zvěstuje nadčlověka, který nahlíží na věci s odstupem. Jenže podobně jako Zarathustra 

nenachází pochopení, v jeho případě uvnitř země ovládané komunisty. 

„Člověk jest provaz natažený mezi zvířetem a nadčlověkem – provaz nad propastí. 

Nebezpečný přechod, nebezpečná chůze, nebezpečný pohled zpátky, nebezpečné 

zachvění, nebezpečná zastávka. Co je velkého na člověku, jest, že je mostem, a nikoli 

účelem.“61 

Slavík se při přechodu snažil komunikovat v rámci vlastního světa obrazů. Jeho fyzická 

zdatnost pro něj byla vždy oporou, na kterou se mohl spolehnout. O to větší ránou pro něj musel 

být infarkt v roce 1978, který rozplynul jedinou dosavadní jistotu v pochybnostech. Sám Slavík 

se tak, kvůli zdravotní indispozici, ocitá na hraně vlastního života. Situaci sice úspěšně 

překonává, ale tělo už mu neumožňuje vykonávat těžkou manuální práci. Útěchu nalézá alespoň 

v malování, které mu je oporou během těžkých dní. Jakmile se však zocelil ze zdravotní zrady, 

tak už na něj čekala zrada politická. Stejně jako Slavík je jeho provazolezec v nebezpečí.  

„Když byl právě uprostřed své cesty, otevřela se dvířka znovu, vyskočil z nich pestrý 

chlapík, vystrojený za šaška, a rychlým krokem kráčel za druhem. ‚Kupředu, ty 

chromý,‘ volal jeho příšerný hlas, ‚kupředu, ty lenochode, ty podloudníku, ty bledá 

tváři! [...] zavřít by tě měli, lepšímu, než sám jsi, zavíráš volnou cestu!‘ A při každém 

slovu se mu blížil a blížil…“62 

Režim přestrojený za šaška vylučuje Slavíka jako jediného malíře63  v roce 1979 z Fondu 

výtvarných umělců. Když prodavačky jediného profesionálního výtvarného obchodu oznamují 

Slavíkovi, že už mu nemůžou prodat „ani toaletní papír“,64 tak se jeden z nejvýraznějších 

koloristů doby ocitá v další těžko řešitelné situaci. Jeho spotřeba barev je obrovská, a tak mu 

 
60 Viz Nietzsche (pozn. 27). 
61 Ibidem, s. 13. 
62 Viz Nietzsche (pozn. 27), s. 16. 
63 Mez výtvarníky byla vyloučena také Olga Karlíková, která jako částečná kreslířka a texƟlní výtvarnice však 
nebyla na kvalitní barvě závislá tak moc jako Slavík. 
64 Viz Pokorná – Karlík (pozn. 14), s. 104. 



30 
 

nezbývá nic jiného než příležitostně žádat přátele, což se jeví z dlouhodobého hlediska jako 

neúnosné.65  

Během Zarathustrovy cesty provazolezec nakonec zavrávorá a upadne do temnoty, ale 

u Slavíka se otáčí hrdě čelem k šaškovi. Jeho postoj vůči režimu je pevný, stejně tak jako postoj 

jeho stvořitele. Tvůrce a výtvor ve výšce splývají v jeden celek při zachování nadhledu. „Dostal 

jsem z nich závrať, jsem zase provazolezec, ale ne s cílem přejít z jednoho konce na druhý, ale 

dělat uprostřed lana kotrmelce, přemety a pode mnou nedozírná tma.“66 A také v příteli Eugenu 

Brikciovi rezonuje jeho osobní výpověď: „Víc už nám nemůže dát najevo, že je před pádem. 

My ale o jeho pádu víme své. […] Je to vpravdě on sám, osobně balancující na napjatém 

provaze s oběma nohama na zemi. Číslo, jaké pod uměleckým šapitó ještě k vidění nebylo.“67  

Představení provazolezce trefně doprovází Slavíka jako svébytného člověka, ale životní 

krize období konce sedmdesátých let se zřetelně projevuje v jeho dalších zjeveních. Definují je 

podobenství krajin plných strastí odkazujících k osobě umělce. Plocha zahalena tmou vtahuje 

do své konečnosti. V temném západu slunce nalezneme bytosti schýlené, například v sérii 

maleb Ohnutých mužů (1976–1979) [Příloha II]. 

Slavíkova reflexe životní útrap je viditelná na přemalbách od roku 1976, kdy velkou část 

obrazů předělává do depresivnějšího duchu. S černou barvou operuje malíř jako s mohutným 

elementem. Pomocí ní se uchyluje do ještě většího ústraní. Průvodci tohoto světa, figury na 

plátnech, hledí do země a nicoty. Nenajdeme v nich barevnou veselost, která Slavíkovu tvorbu 

doposud provázela. Mnozí kamarádi reagují na vyznění niterného uměleckého představení po 

svém. Jirous připodobnil temné projevy konce desetiletí k ojedinělému typu zániku: „Tato řada 

obrazů Otakara Slavíka jsou obrazy smrti. Smrti zakamuflované, ukryté za krycí název 

Odpočinek. […] Je v nich hrůza, ale bez úzkosti.“68 

Nemožnost vystavování a finanční odstřihnutí od oficiálního uměleckého provozu Slavíka 

nezatěžuje tak moc jako jiné autory, ale svoboda a možnost volné tvorby je pro něj vším. 

Všeobecnou atmosféru v disentu napadají různé stranické operacemi, které nutí některé 

chartisty k emigraci. Slavík jako nepohodlná osoba spadá do této kategorie a s ohledem na 

fyzickou nemožnost manuální práce, mizivý invalidní důchod a problematickou situaci 

 
65 „On si musel říkat kamarádům a vůbec to nefungovalo. Oni ani nechápali o co jde, protože byl jediný, který ơm 
byl potrefený.“ – Michal Kupka, Rozhovor s Duňou Slavíkovou, 23. 1. 2024 ve Vídni. 
66 Viz Slavík (pozn. 1), s.  291. 
67 Eugen Brikcius, Můj nejlepší z možných životů, Praha 2012, s. 119 
68 Ivan MarƟn Jirous, Ach NachƟgal, Vokno III (samizdat), 1981, č. 5, s. 64–67. 



31 
 

s barvami, se rozhodne pro svobodnější život v exilu.69 Pod dohledem StB oficiálně odjíždí do 

Vídně, na západní stranu železné opony. Pražský život se stává vzpomínkou a začíná nový život 

vídeňský. Z geografického prostoru Prahy si malíř veze mnohé životní zkušenosti, a stejně tak 

jejich existenciální podobenství.  

 
69 Tímto způsobem bylo donuceno k emigraci 280 signatářů Charty 77 – Luděk Navara – Josef Albrecht, Abeceda 
komunismu, Brno 2010, s. 16. 



32 
 

4 EMIGRACE 

Ve druhé polovině dvacátého století bylo Československo poznamenáno několika emigračními 

vlnami. Nově nastolená komunistická vláda jasně deklarovala, jakým směrem se bude život 

v zemi ubírat, a proto se mnoho Čechů a Slováků toužících po svobodě rozhodlo vystěhovat na 

západ. Z politických důvodů opustilo Československo mezi lety 1948–1991 v souhrnu na 

500 tisíc osob.70 Desetkrát častěji občané emigrovali ilegálně,71 když často překračovali hranice 

nebezpečným způsobem. Nejvíce lidí opustilo zemi v návaznosti na únor 1948 a srpen 1968, 

kdy hranice byly ještě na krátkou dobu průchodné. Stát jinak přísně střežil přechod mezi 

západní a východní stranou železné opony. Specifická byla režimní akce Asanace, jejímž cílem 

bylo vyhnat nepohodlné protirežimní hlasy a rozpustit disent. V rámci této události byl nucen 

opustit zemi právě také Otakar Slavík. V daném případě se o volný přechod nejednalo, protože 

chartisti byli de facto vyhnáni a nebylo jim umožněno vrátit se zpátky.72 Navíc všichni museli 

souhlasit s tím, že se zříkají občanství, a rovněž jim byly vyměřeny při opouštění vlasti nejvyšší 

správní poplatky.73 Během emigračních vln opustilo Československo mnoho autorů ze všech 

uměleckých sfér.74 

4.1 Speciϐika v rámci umělecké tvorby 

Emigrace není pouhým geografickým přesunem z jednoho prostředí do druhého. Vnější 

emigrací člověk opouští celý svůj dosavadní způsob života a přichází do neznámých podmínek, 

na které se musí adaptovat. Psycholog Jiří Diamant emigroval důsledkem normalizace na západ 

a ve svých textech popisoval psychologické aspekty této radikální změny místa pobytu.75 Míru 

přizpůsobení v nové společnosti a kultuře ovlivňuje několik faktorů. Každý se psychicky 

vyrovnává s nastalou situací individuálně. Především záleží, za jakých okolností osoba 

z původní země emigrovala, zda vlast opustila z donucení (nedobrovolně), či z vlastního 

rozhodnutí, a zda se smí či může vrátit.76 Otakara Slavíka je možné zařadit do specifické 

kategorie77 vyhnanců. Jeho přesun do Vídně byl nedobrovolný, a navíc neexistovala reálná 

 
70 Viz Paukertová (pozn. 3), s. 27. 
71 Ibidem, s. 25. 
72 Nikdo z emigrantů nevěděl, jak dlouho potrvá socialismus, a zároveň většina z nich kráčela do neznáma. 
Hranice do Československa se staly znovu průchodnými až s revolučním rokem 1989. 
73 Viz Kupka (pozn. 65). 
74 Více Jiří Šetlík, České umění v exilu, in: Švácha – Platovská (pozn. 9), s. 429–445. 
75 Jiří Diamant, Psychologické problémy emigrace, Olomouc 1995. 
76 Ibidem, s. 162. 
77 Klasifikace podle tabulky v knize Diamanta. – Viz Diamant (pozn. 75), s. 160. 



33 
 

možnost vrátit se zpátky. Československý systém jej zároveň diskriminoval, a tak emigrace byla 

pro Slavíka záchranou ve smyslu zachování vlastní nezávislé existence. 

Umělci jsou v novém prostředí postaveni před nelehkou volbu. Jejich tvorba byla vždy spjatá 

s konkrétním uměleckým kontextem a podmínkami vzniku. Se svým původním uměleckým 

projevem mohou narazit na překážky odlišné lokální umělecké sféry, do které nemusí výtvarně 

zapadat. Často tak stojí před složitým rozhodováním, zdali adaptují se změnou prostředí i sobě 

vlastní způsob vyjádření. Do konfliktu se dostává touha po uznání a snaha o zachování tvůrčí 

autenticity. Navíc Diamant popisuje, že „Je nutno se znovu přizpůsobit, sžít se s odlišnými lidmi 

a s novou kulturou, osvojit si jiný jazyk, jiný způsob myšlení, jiné postoje a názory a získat znovu 

postavení v odlišné společenské organizaci, stát se opět ‚někým‘ a nezůstat ‚nikým‘. Usilovat 

o to stát se občanem a nezůstat cizincem.“78 Z řady výtvarných umělců opustilo 

Československo mnoho osobností.79 Nejčastěji mířili Češi k německy mluvícím sousedům 

(Západní Německo, Rakousko), do světových uměleckých center (USA, Francie), ale i na méně 

tradiční destinace (Izrael). Útočiště ve Spojených Státech například nalezl v roce 1967 

experimentátor s novými médii Bohuslav „Woody“ Vašulka (1937–2019) a ilustrátor Vladimír 

Fuka (1926–1977). V rámci Evropy emigroval do Paříže v roce 1980 vizuální básník Jiří Kolář 

nebo v roce 1968 do Vídně sochař Zbyněk Sekal (1923–1998). 

4.2 Odlišné motivy a důsledky emigrace na příkladu Jiřího Valenty a 
Jana Kotíka 

Každý umělec se vypořádává se změnou prostředí ojediněle na základě vnitřních pohnutek, 

přístupu k umění a vnímání vlastního postavení ve světě. Kapitola přibližuje odlišné varianty 

motivů a následků emigrace v rámci umělecké kariéry. Životní linie Jiřího Valenty (1936–1991) 

a Jana Kotíka doplní příběh Otakara Slavíka a vytvoří platformu pro jejich vzájemnou 

komparaci. Podrobněji jsou tak v práci prezentovány tři specifické podoby vypořádávání se 

s exilem, kde jsou viditelné sociální, psychologické i umělecké rozdíly. Příběhy obou exulantů 

se v mnohých ohledech vymykají Otakaru Slavíkovi i sobě navzájem, nicméně všechny spojuje 

přesun z Prahy do západní německé země. Důležitým zdrojem kapitoly byly monografie Jiřího 

Valenty80 a Jana Kotíka.81 

 
78 Jiří Diamant, Adaptace (1969), in: Ibidem, s. 17–19, cit. s. 18. 
79 Karel Trinkewicz po několikaletém bádání vytvořil soupis výtvarníků, kteří Československo opusƟli v období 
socialismu. – Karel Trinkewicz, Výtvarné umění v exilu, in: Viz Brouček – Hrubý (pozn. 3), s. 163–173. 
80 Zdenek Primus, Jiří Valenta: Malíř fotografem = The Painter as Photographer, Praha 2014. 
81 Iva Mladičová (ed.), Jan Koơk: 1916–2002, Praha 2011. 



34 
 

Jiří Valenta 

Jiří Valenta je příkladem radikální proměny vyjádření důsledkem emigrace, který kvůli 

politické situaci opustil prostředí Prahy v roce 1968. V německém působišti našel nový domov, 

když se od roku 1972 trvale usídlil v Kolíně nad Rýnem. Valenta v Česku spoluutvářel na 

počátku šedesátých let centrum kolem nového informálního výrazu. Organizoval výstavy82 

a jeho vlastní strukturální abstrakce vypovídala ojedinělým barokním a zároveň intimním 

jazykem.  Během studií na Akademii výtvarných umění v Praze se během padesátých let sblížil 

s výtvarníky tvořícími v podobném expresivním duchu, včetně Vladimíra Boudníka (1924–

1968) a Mikuláše Medka (1926–1974). V exilu už se pravidelně setkával hlavně s kolegy, kteří 

rovněž opustili východní blok, jakými byli Jan Koblasa (1932–2017) nebo Antonín Málek 

(1937–2021). 

Valentův informální výraz se odlišoval v rámci nového strukturálně-abstraktního projevu 

určitým rysem intimity. Geometrické schéma promlouvalo ve světelných kontrastech při 

zachování tlumené barevnosti. Dominantní geometrický obrazec, směřující vyznění 

kompozice, vyjadřoval autorovu duševní symboliku. Valenta využíval obdélníkové, 

trojúhelníkové, a především kruhové útvary k zaujetí pozornosti diváka na bezpředmětný svět 

uvnitř obrazu. Autor tíhou k meditativnosti upozaďuje divákovu potřebu analytické interpretace 

děl. Druhou polovinu šedesátých let odděluje geometricky vedený prostor také barva, která 

odlišuje a hierarchizuje jednotlivé prvky často červenými nebo modrými odstíny. 

Podobně jako Slavík Valenta celoživotně hledal určitý řád světa, ale primárně pro účely 

kontemplace a kontaktu s duchovním rovinou. Výtvarník před emigrací od expresivity 

informelu postupně upustil a vytvářel zřetelné liniové prostory s matematickými vazbami. Dílo 

před přesunem do Německa získávalo jasné obrysy, až s postupným zabydlením autora dosáhlo 

čisté geometrizace bez zásahů přerušujících ladnost tahů. Samotný geografický přesun pro 

Valentu nebyl důvodem k jinému typu vyjádření, a tak můžeme sledovat určitý moment 

návaznosti k přechozímu československému prostředí, i když veškeré okolnosti se proměnily 

(série obrazů Pocta Mistru Theodorikovi, 1968). S rokem 1969 umělec odpovídá vlastním 

pocitům částečným zjednodušením vyjádření, které ještě více zpřehledňuje obraz čistými 

liniovými tahy v otevřeném prostoru. Minimální zásahy doplněné plochami barev vyjadřují 

stále trvající důvěrnou podstatu Valentovy spirituální cesty. 

 
82 Jedna z výstav informelu (Konfrontace I) se konala přímo ve Valentově ateliéru 16. března 1960. 



35 
 

S rokem 1970, v návaznosti na nově naučené řemeslo, Valenta usazuje do obrazů kovové 

pláty, které vytváří dodatečný prostorový efekt. Inspirován novými dovednostmi přenesl 

výtvarník geometrické prvky z papíru do kovových plátů v sérii votivních desek, které jemně 

doplňovaly jinak geometrickou lehkost. V jasnější méně tísnivé barevnosti dominují kontrasty 

bílých a světlých odstínů s modrým nebo červeným elementem. 

Postupem sedmdesátých let Valenta stále zjednodušoval své desky a bílá barva začala 

naprosto dominovat prostorem. Na bílém podkladu zachovával autor geometrické prvky a linie 

prostřednictvím asambláže. Vazby mezi materiály a čistou geometrií skrývaly Valentovu 

intimitu a vážnost. V tomto období nazýval autor většinu děl jednotně jako „obrazy“, 

odlišované chronologicky římskými číslicemi. Typickými znaky této fáze jsou vrypy, tahy 

tužkou a dialog mezi bílými a světlými odstíny, který nabourává jedna výraznější barva 

v geometrickém plošném prvku. Tento nevýrazný projev však pozbýval na dobové umělecké 

aktuálnosti. Valentova tvorba kontrastovala se směřováním západního uměleckého světa, který 

byl nakloněný výrazným stylům, konceptuálním projevům, prostorovým instalacím nebo 

performanci. Jeho geometrie neměla konceptuální charakter, ale nabádala ke kontemplaci. 

Valentovo dílo nerezonovalo německým prostředím a potýkalo se s nepochopením. Umělec 

po usazení v Kolíně nad Rýnem výstavně neprorazil v tamním galerijním systému. V roce 1972 

měl poslední samostatnou výstavu v německé Bochumi, a jeho dílo bylo zpětně prezentováno 

až v Československu po revoluci. Výtvarné autenticitě zůstal sice Jiří Valenta věrný, ale svoji 

pražskou pozici respektovaného a žádaného umělce nadobro s přesunem ztratil, což pro něj 

bylo zdrcující. Reakcí na nevystavování a nezájem o jeho tvorbu byla osobní deprivace 

a existenciální krize. Valenta toužil vystavovat,83 ale postupem času mu pokračování ve 

vztahování ke světu podobným způsobem přestalo dávat smysl, což vyvrcholilo rokem 1978. 

Po přehodnocení vlastního uměleckého postavení se Valenta rozhodl roku 1978 definitivně 

skončit s výtvarnou tvorbou a věnovat se fotografování (fotil již od roku 1975). V tomto zcela 

jiném médiu fotografie vytvořil v průběhu dvanácti let celkem 2 800 diapozitivů,84 ale málo 

z nich vyvolal a prezentoval veřejnosti.  Jeho fotografická výpověď už mu nemohla zajistit 

kýženou slávu, ale určité smíření se světem a vlastním osudem. I ve fotografiích je viditelný 

Valentův intimní rukopis. Objektiv zaměřuje na věci každodenního života v častých 

abstraktních výřezech balancujících na hraně rozpoznatelnosti nebo na strukturu věcí okolního 

 
83 Viz Primus (pozn. 80), s. 9. 
84 Ibidem, s. 9. 



36 
 

světa. Modeluje světlem, nejasnou kompozicí nebo multiplikací objektů. V jeho sériích 

fotografií sledujeme v prvním období náměty zátiší, ženského těla, květin nebo jídla. 

V navazující fázi života fotograf zachycuje častěji struktury podobající se informálním 

projevům a estetickou jedinečnost okolního prostředí. Jak se Valenta dotýkal fotografických 

hranic abstrakce, tak se často ztrácely signifikantní znaky objektů. Zdenek Primus popsal,85 že 

ze všech diapozitivů má přibližně 650 umělecký potenciál a zbylé jsou obyčejné záznamy cest 

po Evropě. Cestu životní Valentovi nečekaně zkrátil zhoubný nádor, který mu byl 

diagnostikován na konci osmdesátých let. Jedněmi z posledních cest se tak pro něj staly 

porevoluční návštěvy Prahy, kde se stihl po dvaadvaceti letech znovu setkat se svými 

nejbližšími, ještě než v roce 1991 zemřel. 

Jan Kotík 

Zcela jiný typ emigrace a přizpůsobení novým podmínkám nalezneme v přístupu Jana Kotíka. 

Jeho celoživotní vztah k umění se sklony k experimentování napomáhají jeho těžké 

zařaditelnosti. Kotíkovo sociální postavení v Československu bylo v porovnání se Slavíkem 

nebo Valentou odlišné. Stál na druhé straně politického spektra. Jako člen komunistické strany 

a předsednictva SČVU promlouval do oficiálního uměleckého dění. Oproti přívržencům 

socialistického realismu se ale zastával moderních uměleckých projevů a také byl členem 

skupiny 42.86 S Otakarem Slavíkem má společné, že jej členové skupiny Křižovatka přizvali 

jako hosta na brněnskou výstavu nové citlivosti v roce 1968. Ve stejném roce se účastnil také 

výstavy Klubu konkrétistů v Jihlavě. Kotík aktivně působil v československé výtvarné sféře. 

Zajímal se o neoficiální projevy, například v rámci GVŠ, a také publikoval texty v časopise 

Výtvarná práce, kde obhajoval státem nepodporovanou tvorbu. Kotík reprezentoval zemi taktéž 

na několika zahraničních akcích a pobýval často za hranicemi Československa (Francie, 

Západní Německo).  

V rámci vlastní umělecké kariéry Kotík od třicátých let pracoval zprvu s figurou a jejím 

zpodobením za využití principů surrealismu. Nejvíce jej ovlivnil kubismus a mnohonásobný 

pohled na objekt, který je patrný v jeho tvorbě až do poloviny padesátých let. Symbolická gesta, 

často expresivně pojatá, znázorňoval autor ve výrazné barevnosti. Ve čtyřicátých letech skládal 

Kotík v kubistickém pojetí kompozice z ploch a linií. Přidal se také k proudu strukturální 

 
85 Viz Primus (pozn. 80), s. 234. 
86 Ve Skupině 42 byl Koơk v kontaktu s Jiřím Kolářem nebo Jindřichem Chalupeckým. Jejich názory se lišily 
v některých poliƟckých otázkách, avšak vždy se autoři vzájemně respektovali. Koơk také docházel ke Kolářovu 
stolu v kavárně Slavia. 



37 
 

abstrakce, nazývaného v českém prostředí informel, který sám označoval jako jeden z mála 

skutečně moderních směrů.87 Kotík brzy od výrazné barevnosti během informální tvorby 

upustil, a naopak vizualizoval kontrastní černobílé struktury. Na konci šedesátých let jeho 

výtvarný svět prochází geometrizací, abstrahováním a opětovným zvýrazněním jednolitého 

koloritu při experimentování s různými materiály a trojrozměrnými objekty. Rovněž se 

u Kotíka objevila fascinace myšlenkou v matematickém konceptuálním projevu. 

Vlastní avantgardní dílo Kotík vystavovat nemohl, a proto tvořil užité umění, které 

komunistická strana podporovala, kupříkladu když se podílel na výzdobě vitráže EXPA 58. Jako 

teoretik umění a intelektuál chápal, že umění se musí vyvíjet a proměňovat. Když poznal v roce 

1968 dopady normalizace na kulturní život, tak se rozhodl využít ročního stipendia DAAD88 

v roce 1969 k emigraci do Německa. Natrvalo se zabydlel v Západním Berlíně, aby mohl 

svobodně studovat umění a tvořit v moderních principech. Umění bylo pro něj prioritou, které 

dal přednost před stranickými ideály. Navíc Kotíkovi nedělalo žádný problém se integrovat do 

západního uměleckého systému. Ze svých předchozích aktivit si už částečně vybudoval okruh 

známostí a reputaci avantgardního českého umělce. Jeho výhodou tak byla umělecká návaznost 

k vývoji světa umění. Jeho výtvarný jazyk se vždy vztahoval k trendům západu, a proto 

přicházel do Berlína s dílem, který nebyl tamnímu galerijnímu vkusu cizí. 

Během začleňování v Německu Kotík více racionalizoval estetickou rozmanitost, čímž gesto 

ustoupilo konceptuální stránce díla, kterou výtvarník rozvíjel už od konce šedesátých letech 

v Československu. Soubor obrazů s názvem Historie trojúhelníku (1973) charakterizuje 

perceptivní hra mnoha způsobů zpodobnění totožného geometrického obrazce. Obecně se 

tvorba u českého exulanta v sedmdesátých letech nesla v duchu konceptuálního 

experimentování. Kotík využíval principů fyziky, prostorovosti objektů a také hard edge malby 

nebo minimalismu. Nahlížel různě na téma prostoru a času experimentováním s tvarem 

nebo barvou, kterou ke konci desetiletí zjednodušil na jediný odstín. 

Jan Kotík svými aktivitami úspěšně zapadl do německého dění. V roce 1974 byl jedním ze 

zakladatelů skupiny Systhema a během roku 1975 se stal členem Spolku západoněmeckých 

výtvarných umělců. V Československu jej v jeho nepřítomnosti odsoudili za nedovolený pobyt 

za hranicemi ke třem letům vězení, ale Kotík se vracet do Československa pochopitelně 

nechystal. Každý rok pořádali galeristé v Německu, i mimo něj (Spojené státy americké, 

 
87 Jan Koơk, Pohled zpátky, Výtvarná práce XIV, 1966, č. 2, 3. 2., s. 4. 
88 SƟpendium DAAD (Deutscher Akademischer Austauschdienst) využilo k emigraci mnoho českých i 
středoevropských umělců.  



38 
 

Japonsko), výstavy, kterých byl Jan Kotík součástí. Několik akcí mu pomohl uspořádat také 

Petr Spielmann, historik umění působící v Bochumi, který rovněž v roce 1969 utekl 

z Československa. 

V osmdesátých letech nachází Kotík podporu vlastního uměleckého přístupu 

v postmoderně, která zpochybnila individuální jedinečnost každého uměleckého díla. 

V předrevolučním desetiletí se tak vrací k barevným skládaným tvarům, připodobňovaným 

k pseudofigurám, které lze interpretovat jako návrat ke kubisticko-surrealistické symbolické 

tvorbě. Od roku 1982 vidíme návrat k živé expresivní malbě v geometricky dělené ploše. 

Po revoluci se Jan Kotík do Česka mnohokrát vracel a zapojoval do výtvarných akcí. Hned 

v roce 1990 se zúčastnil sympozia o českém umění, kde přispěl vlastním výstupem v panelové 

diskusi o exilu a identitě domova. Výtvarně se ve finálních devadesátých letech stále zabýval 

objekty, plochou a jejich vztahy v prostoru. Na konci tisíciletí se také vrátil k tématům let 

šedesátých. Uznávaný umělec zemřel po těžké nemoci v Berlíně roku 2002 a Československo 

jej stejný rok uctilo mimořádnou výstavou v NG Praha. 

Kotíkovi může být vyčítáno, že jeho projev postrádá autenticitu. Rád totiž přejímal principy 

znázornění podle aktuálních dobových směrů. Užívaný pojem eklekticismus89 není podle 

teoretika Tomáše Vlčka90 k popsání Kotíkova díla nejvhodnější, a spíše jej označuje termínem 

synkretismus.91 Mezi argumenty nalezneme, že nekopíroval směry, ale kombinoval a hledal 

vlastní řešení. Pojítkem jeho tvorby lze vnímat určité modernistické filozofické přesvědčení. 

Přizpůsobování vývoji je tak možné chápat jako životní motto, ve kterém autor považoval 

malbu za antropologickou konstantu.92  

 
89 Termín, často pejoraƟvně používaný, vyjadřuje v umění čerpání znaků z jiných stylů a využívání v rámci 
vlastního díla jejich kombinací a mísením. 
90 Tomáš Vlček, Úvod, in: Viz Mladičová (pozn. 81), s. 7–9, cit. s. 9. 
91 Propojení myšlenek z různých systémů, které není vnitřně jednotné. 
92 Viz Mladičová (pozn. 81), s. 485. 



39 
 

5 PROSTŘEDÍ VÍDNĚ 

Do Vídně emigrovalo za socialismu několik českých výtvarných umělců.93 Důsledkem Charty 

77 směřovalo do města také několik Slavíkových přátel a známých z KŠ. V první řadě se ve 

stejném roce 1980 ve Vídni objevil Eugen Brikcius a o rok dříve také Olaf Hanel (1943–2022), 

který však strávil v rakouském hlavním městě jen pár měsíců a následně se usídlil v Kanadě. 

Z mladší generace ve Vídni krátký čas pobýval také malíř Jan Šafránek (*1948), než našel nový 

domov v Austrálii. Z chartistů se natrvalo ve městě uchytil Zbyněk Benýšek (*1949), který se 

poté prosadil se svým časopisem Paternoster. 

Zatímco však okolo osmdesátého roku přicházela nová vlna českých exulantů, pevné místo 

už mezi místními zaujímal významný český sochař Zbyněk Sekal, jehož přesun v roce 1970 

obohatil vídeňskou uměleckou scénu. Díky navázaným kontaktům (například s Karlem 

Prantlem) a několika místním zakázkám se během několika let dokázal Sekal integrovat 

v Rakousku společensky, ale nikterak bytostně. Na určitou stále trvající izolovanost sochař 

reagoval v osobním vyjádření pomocí uzavřených krychlových objektů nazývaných schránky. 

Umělecká scéna Vídně osmdesátých let 

Se Slavíkovým příchodem do Vídně v osmdesátém roce rovněž probíhal přelom v dějinách 

západní umělecké produkce. Konečným uvolněním pro Slavíka musela být všudypřítomná 

tvůrčí svoboda a neexistence dělení kultury na oficiální a neoficiální. Nově ale přišel do 

kontaktu s kulturou tržní. Vkročil do období umění, kdy se vše zdálo být možné a každý mohl 

dosáhnout uznání. Nastupující stylová pluralita se zbavila okovů určujících směrů 

a diverzifikovala svět umění. Vídeňská výtvarná scéna do nového desetiletí kráčela 

s významným dědictvím akcionismu.94 Tato radikální poloha akčního umění zanechala stopy 

i ve světovém měřítku, když se svým extrémním zpodobením tělesnosti definitivně odklonila 

od mýtů náboženské ceremonie a zacílila na posunutí uměleckých hranic.  

Na počátku osmdesátých let se do rodného vídeňského prostředí po dlouholetém pařížském 

pobytu vrátila malířka Maria Lassnig (1919–2014). Tato slavná průkopnice témat genderu, 

tělesnosti a identifikace nastoupila v roce 1980 jako profesorka na vídeňské Akademii užitých 

umění. Ve stejném roce společně s VALIE EXPORT (*1940) reprezentovala Rakousko na 

Bienále v Benátkách, kde obě reflektovaly feministické a genderové otázky. Mimo přehlídky 

 
93 Více České umění v exilu - Wien = Tschechische Kunst im Exil - Wien (kat. výst.), Galerie G v Olomouci 2010. 
94 Hlavní představitelé Vídeňského akcionismu byli Günter Brus, OƩo Mühl, Hermann Nitsch a Rudolf 
Schwarzkogler. V jejich okruhu se pohybovali další umělci, jako Arnulf Rainer nebo VALIE EXPORT. 



40 
 

současného umění rezonovalo prostorem města jméno Friedensreich Hundertwasser (1928–

2000), Tento těžko uchopitelný Rakušan, zaujatý přírodou a inspirován velikány Schielem či 

Klimtem, už od padesátých let fascinoval umělecký svět svými neortodoxními technikami 

a opovrhováním rovné linie. A zrovna v roce 1986 dokončil své nejslavnější vídeňské dílo, dům 

HundertwasserHaus. Hundertwasser, Lassnig i následovníci akcionistů spoluutvářeli výtvarný 

obraz Vídně v osmdesátých letech, ale projevům Slavíka se esteticky přibližovala jiná evropská 

tendence. 

Někteří představitelé nové evropské generace odmítli tehdejší progresivní vývoj umění 

založený na konceptu, minimalismu nebo akcích. Proto se rozhodli udělat pomyslný návrat 

zpátky a navázat na tradice expresionismu, nově uchopeného jeho dekonstrukcí a rekonstrukcí. 

Doposud dominující avantgardní projevy ustoupily období zvanému postmoderna, která 

navrátila zájem o tradiční médium malby. Zárodkem rakouského neo-expresionismu byla 

výstava ve vídeňské Ariadne Gallery roku 1977.95 Nový způsob sebevyjádření zde prezentovali 

Siegfried Anzinger (*1953), Hubert Schmalix (*1952) a Roman Scheidl (*1949). Světového 

významu na trhu s uměním dosáhl „nový typ malby“96 na začátku osmdesátých let. Skupina 

obdobně smýšlejících autorů, označovaná v německých zemích jako Neue Wilde, vytvářela 

narativními postupy nové mýty a symboly odlišným uchopením tradice. Výtvarný svět tím 

procházel demytologizací. Paralelní evoluce výtvarného projevu vedle malířství probíhala také 

v sochařství,97 kde autoři taktéž reagovali na zavedená vyprávění a kánony, které individuálně 

zpochybnili vlastními výtvory.  

S blížící se polovinou osmdesátých let euforie okolo nového malířství a sochařství začala 

ztrácet na razanci. Někteří představitelé první generace Neue Wilde se proto snažili mladickou 

divokost nechat v minulosti, a naopak přistoupit k tvorbě seriózně a více konceptuálně.98 Od 

poloviny osmdesátých let začala nastupovat méně provokativní skupina autorů inspirovaná 

 
95 Achim Hochdorfer, The End of the Avant–garde: Austrian art in the EighƟes, in: Lóránd Hegyi (ed.), 50 Years of 
Art in Central Europe. 1949–1999, Wien 1999, s. 175–182, cit. s. 175. 
96 Termínem „New PainƟng“ je označován neo-expresionismus, který se projevoval v rámci Evropy rozdílně. 
Tvorba německých autorů měla pojmenování Neue Wilde nebo Junge Wilden (noví mladí divocí). Italskou 
obdobou byla Transavanguardia a francouzská verze nesla název FiguraƟon Libre. Všechny varianty exprese se 
vyznačovaly vlastní lokální specifičnosơ. 
97 Do „New Sculpture“ patřili sochaři jako Erwin Wurm, Lois Weinberger nebo Franz West. – Viz Hochdorfer 
(pozn. 99), s. 176.  
98 Například moƟvy u sochaře Franze Westa měly nový existenciální podtext. Dále se z původní generace neo-
expresionistů Hubert Schmalix odvráƟl od prvotních principů hnuơ už v roce 1983. – Ibidem. 



41 
 

americkými abstraktními expresionisty.99 V abstraktnější druhé generaci neo-expresionistů 

vystupovali autoři jako Herbert Brandl (*1959), Hubert Scheibl (*1952), Gunter Damisch 

(1958–2016) nebo Otto Zittko (*1959), a přerod z „divokého“ podstoupil také Erwin Bohatsch 

(*1951). Mezi sochaři se ke kritičtějšímu a neo-konceptuálnímu vyjádření přiklonil Erwin 

Wurm (*1954) nebo Michael Kienzer (*1962). 

V opozici vůči všem neo-expresivním projevům stáli umělci využívající nová média 

a technologie. Své modernistické formy vystavoval Peter Kogler (*1959), Brigitte Kowanz 

(1957–2022), Gerwald Rockenschaub (*1952) nebo Heimo Zobering (*1958). Klíčová 

konceptuální rovina zrcadlila často kritický pohled na umělecké nebo sociální teorie. Mezi 

významné výstavní prostory osmdesátých let, kromě větších institucí,100  patřila Galerie 

St. Stephan nebo Galerie Peter Pakesch. Jednou z největších kolekcí děl z tohoto rakouského 

období disponuje Essl Collection.101 

  

 
99 Autoři znovu uchopili barvu a plochu jako stěžejní prvky plátna, ale oproƟ americkým předchůdcům nanášeli 
němečơ expresionisté své stavy nezaơžení nároky moderního světa. Malba v jejich podání odmítala principy 
minimalismu, byla pastózní a méně racionální. 
100 Mezi nejvýznamnější insƟtuce vystavující současné autory patřilo Museum des 20. Jahrnhunderts (současná 
insƟtuce mumok sídlí v nové budově na MuseumsQuarƟer). 
101 Sbírku spravuje v současnosƟ galerie AlberƟna. Díla z tohoto období jsou k vidění na pravidelných výstavách, 
například v roce 2020 na výstavě THE BEGINNING. Art in Austria, 1945 to 1980, nebo 2021 na výstavě The 80s. 



42 
 

6 SLAVÍKOVA ADAPTACE 

Slavík emigroval s manželkou Duňou do Vídně 8. září 1980 ve čtyřiceti osmi letech. Už jako 

zavedený umělec dostal od úřadů, společně s dalšími vyhnanci z Československa, politický 

azyl. Transport života z jednoho místa na druhý byl náročný nejen psychicky, ale i logisticky. 

Duňa Slavíková v rozhovoru popisovala,102 jak Slavík svoje obrazy vezl přes hranice označené 

jako makulatury a celková přeprava všech věcí stála obrovské peníze. Nebylo dopředu jasné, 

jak bude na nově příchozího umělce reagovat vídeňské obecenstvo, protože s podobným 

autorem se doposud nemělo možnost setkat. 

 

[8] Otakar Slavík, Schwechat, 1980–81, olej, plátno, 150 x 200 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

 
102 „Mohl si je (obrazy) vzít s sebou, protože to byla makulatura. Ale na každém musel mít štempl z Národní 
galerie. […] Pak se to muselo transportovat. To je napsané u policajtů, že se mu má dát ta nejvyšší taxa. Musel 
plaƟt asi třicet nebo čtyřicet Ɵsíc, což bylo strašně moc tenkrát, protože průměrný plat byl dva Ɵsíce.“ – Viz 
Kupka (pozn. 65). 



43 
 

„Cítím se jako první dny v Praze. Vím, kdo tady maloval, ale jakej to mělo smysl 

a co to vůbec mělo být, z toho mám úplně prázdnou hlavu – V Praze povzbudí 

architektura, ale tady není vůbec nic.“103 

Příjezd do Vídně a první dojem z města by se dal shrnout jediným slovem, a to šok.104 Nové 

prostředí nabízí mnohé možnosti, ale na minulost nelze jen tak zapomenout. Slavík bydlí první 

měsíce ve Schwechatu, vídeňském předměstí, a plný emocí maluje jeho okolí ve svém prvním 

exilovém obraze [8]. Malíř dojem z neznámého západního světa zakrývá širokými tahy štětce, 

kontrastními odstíny i nostalgií. Pozoruje prostředí, poznává jej a postupně se s ním sžívá, 

i když okolnosti jsou stále nesmírně bolestivé.  

6.1 Proměna sociálních kontaktů a nové umělecké vazby 

Slavíkův přístup k malbě a životu nezapadá do předpokladů tržního systému. Navíc lidé, kteří 

si cenili jeho tvorby, se nacházeli s vlastními problémy na jiných místech. Přátelé 

z undergroundu zažívali těžké časy v socialistickém státě,105 a i přes občasnou vzájemnou 

korespondenci bylo nemožné chápavě a vhodně reagovat na situace na obou stranách. Problémy 

přátel v Československu přestaly být Slavíkovými, a naopak jeho komplikace v Rakousku už 

se netýkaly jich.106 Události rozdělily vzájemné životní linie a každý začal žít ve specifických 

podmínkách. Jediný Eugen Brikcius, taktéž člen KŠ, se jako jeden z mála přátel trvale zabydlel 

ve Vídni, ale v prvních dvou letech ji opustil, kvůli studijnímu pobytu v Londýně. Slavík se 

tedy s manželkou ocitl ve městě sociálně odloučen,107 a navíc se sám izoloval od svého okolí.108 

Jako imigrant také první měsíce nemohl s manželkou najít relevantní práci a uplatnění 

v prostoru nepříliš nakloněnému novým příchozím.109 

 
103 Viz Slavík (pozn. 1), s. 292. 
104 „Poprvé v životě jsme se tady ocitli. […] Lidi chodili v hubertusech a opravdu neměli rádi cizince.“ – Viz Kupka 
(pozn. 65). 
105 Ivan MarƟn Jirous byl vězněn mezi lety 1981–1985 za výtržnictví. 
106 „Myslím si, že od nás taky nevzešla nějaké velká korespondence, protože člověk nemohl nějakým způsobem 
formulovat co prožívá. Tam měli kamarádi hrozný problémy.“ – Viz Kupka (pozn. 65). 
107 Většina Slavíkových přátel z undergroundu směřovala do zámoří nebo zůstala v Československu. 
108 „Přístup Slavíka k vnějšímu světu byl velmi podobný jako v sedmdesátých letech u nás (v Československu).“ – 
Viz Kupka (pozn. 65). 
109 „Když jsem šla na pracovní úřad, tak mi řekli, že jsem překvalifikovaná, nebo se mě ptali, jestli umím číst 
a psát. […] Tak jsem šla prodávat zmrzlinu.“ – Ibidem. 



44 
 

Rok 1981 přinesl konečně nějaké pozitivní zprávy, když manželka Duňa po peripetiích 

získala dobře placenou práci překladatelky.110 Finanční zajištění umožňuje Slavíkovi zaměřit 

se výhradně na vlastní tvorbu, a při stěhování do centrální části města (ulice Schönnbrunner 

Strasse) vyčleňuje jednu místnost pro svůj ateliér. Už se může naplno věnovat malování jako 

na konci šedesátých let: „Ve Vídni mohu malovat celý den a každý den co chci. Samozřejmě to 

chce zabezpečení a jistotu. Ani nejsem Duně tak vděčnej, jak bych měl být.“111 

Vnímání Slavíka jako vídeňského umělce se zlepšilo za přispění čerstvě navázaného 

kontaktu se Sekalovými.112 Již etablovaný sochař Zbyněk Sekal pomohl Otakarovi v orientaci 

v novém městě a jeho uměleckém systému. Na Sekalovo doporučení Slavík zažádal v roce 1981 

o členství ve spolku Künstlerhaus,113 sídlícím v neorenesanční budově na Karlově náměstí.114 

V rámci formálně se prezentující instituce mohl každý prezentovat vlastní tvorbu na 

skupinových a individuálních přehlídkách. Künstlerhaus, jakožto tradiční rakouské umělecké 

sdružení, na přelomu devatenáctého a dvacátého století ztratilo své dominantní postavení na 

poli rakouské výtvarné scény.115 V osmdesátých letech už proto sice neudávalo hlavní umělecké 

trendy, ale stále sdružovalo desítky umělců z různých koutů země a prosazovalo jejich zájmy. 

Spolek tak fungoval pro Slavíka jako hlavní propojení s vídeňskou uměleckou scénou. 

Pravidelně také docházel na kresbu a snažil se neustále vyvíjet ve figurálních námětech.116 Ve 

spolku se však nad rámec standardního působení neangažoval a nenavázal hlubší přátelství, 

i když členem byl například další český emigrant Ladislav Alp-Krtil (*1947). 

6.2 Figura a žití malbou 

Stále se zjevující psychologický motiv tísnivé figury prochází v emigraci určitými stádii 

vývoje, ale jádro jeho podstaty zůstává stále v Československu. Při pohledu na deformované 

a expresivně laděné výjevy by tehdejší znalý rakouský občan mohl zařadit Slavíka do 

 
110 „Najednou elita dospěla k názoru, že to není dobré a dostala jsem místo v uprchlickém táboře jako 
překladatelka a tlumočnice. […] Já jsem kupodivu vydělávala hodně. Měla jsem tři práce, takže Otakar se 
nemusel namáhat.“  – Viz Kupka (pozn. 65). 
111 Viz Slavík (pozn. 1), s. 331. 
112 „Se Zbyňkem Sekalem jsme se seznámili na doporučení. Ukázal nám ze začátku nějaké stopy, jak se má člověk 
pohybovat.“ – Viz Kupka (pozn. 65). 
113 „Künstlerhaus nám doporučil tehdy Zbyněk Sekal. Tam se muselo i formálně zažádat. Občas tam musel 
Otakar zafungovat, když přišel jednou za rok na schůzi. […] Oni mu vždycky dávali nějaké medaile, třeba jednou, 
že se dožil sedmdesáƟ let (smích).“ – Ibidem. 
114 Roku 2024 část budovy provozuje pobočka galerie AlberƟna (AlberƟna Modern). 
115 V roce 1897 založila skupina umělců kolem Gustava Klimta konkurenční Vídeňskou secesi, která zastupovala 
progresivnější umělce. 
116 Viz Pokorná – Karlík (pozn. 14), s. 109. 



45 
 

aktuálního expresivního trendu skupiny Neue Wilde, tvořící taktéž v první polovině 

osmdesátých let (Viz kapitola 5). Paralelně s neo-expresionismem však Slavíkův projev 

vychází z úplně odlišných principů a teoretického vymezení. Umělec původem z Prahy 

nereaguje výtvarně na konceptuální a performativní směřování moderního umění, ať už v rámci 

nového akademismu nebo postmoderny. Neue Wilde přehodnocují tradiční expresivní směr 

a staví na jeho základech úplně nový výtvarný jazyk. Otakar Slavík je svědkem doby minulé, 

jenž předurčuje následné osobní vyrovnávání. Žije s vlastními individuálními útrapami, stejně 

tak jako s útrapami nonkonformních autorů, a v obrazech s nimi neustále bojuje.117  Navíc 

Slavíka zaujali jiní autoři tvořící v expresivním duchu118 a obecně jeho pozornost směřovala 

spíše k modernímu umění první poloviny století (Matisse, Klee, Giacometti, Rothko ad.) nebo 

starým mistrům. 

 

[9] Otakar Slavík, Nahý muž, 1983–84, olej, plátno, 145 x 120 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

 
117 „Všechno udělám zase znova a všechno zase zničím! Aby to vůbec mělo nějakej smysl, tak to musí mít tenhle 
koloběh.“ – Viz Slavík (pozn. 1), s. 304. 
118 Z německých neo-expresionistů své generace měl Slavík nejblíže k tvorbě Georga Baselitze nebo Anselma 
Kiefera (z konzultace autora práce s Duňou Slavíkovou, duben 2024). 



46 
 

„Bojím se ohlédnout, abych hrůzou nezkameněl. Není to zklamání, ale nějaké 

nedorozumění. Té ubohosti, podlosti, odporných hrůz a nízkosti a lží – kde jsem měl 

oči, že jsem to neviděl v celé propastné hrůze, ještě teď mám z toho závrať, až 

k přepadnutí.“119 

Nahý muž (1983–84) [9] stojí v prostředí. Jeho zrak je skrytý, ale niterné pocity ovlivňují 

jeho výslednou podobu. Nemá jasné obrysy a kontury, které by jej definovaly. Ve stopách času 

mizí uvnitř sebe a části těla nechává neznámo kde. Jenom existuje a vyjevuje se přihlížejícím, 

zatímco okolí je jeho nedílnou součástí. 

 

[10] Magdalena Abakanowicz, Sedící figury (jedna ze série dvanácti figur), 1974–1976 

 juta, pryskyřice, kov, 145 x 47 x 75 cm, Muzeum umění Olomouc. Foto: Muzeum umění Olomouc 

Figurální tvorba východních autorů, kteří reagují na dějinné události, má specifické znaky. 

S obdobným schématem a existenciálně intimním narativem jako Slavík pracuje v podobném 

kontextu polská umělkyně Magdalena Abakanowicz (1930–2017), ale v opozičním médiu 

sochy. Oba vychází z politické minulosti a jsou determinováni zázemím tvorby ovlivněným 

režimem. Unikátní postavy sochařky odkazují k velkým mytologiím jako i některé projevy 

 
119 Viz Slavík (pozn. 1), s. 331. 



47 
 

Neue Wilde. Zároveň se ale obrací zpátky k vlastní minulosti, zkušenostem a prožitkům. Polská 

sochařka i český kolorista jsou pamětníci historie a dobových událostí. 

„V další fázi jsem vytvářela bezhlavé postavy. Chtěla jsem konfrontovat člověka se 

sebou samým, s jeho samotou uprostřed masy. […] Dav se chová jako bezhlavý tvor 

a jedná jako bezhlavý tvor, na povel uctívá na povel nenávidí.“120 

Od konce sedmdesátých let Abakanowicz svými mnohofigurálními instalacemi vypráví 

o hrůzách minulosti i současnosti: „Jsou znamením trvalých obav, mementem. Nikdy netvořím 

v sériích. Každá figura je originál.“121 Slavík jako celoživotní kritik kolektivu vystupuje z davu 

do samoty. Ve Vídni už není v obklopení socialismu, ale výtvarně stále cestuje zpátky. 

S Abakanowicz oba anonymizují své postavy a určitým způsobem je odosobňují [9][10]. Po 

zakrytí tváře a pohledu zůstává schránka tělesná, lidsky univerzální. Ale tíha davových činů 

a tíha individuálních šrámů je jiná. Slavík paradoxně nic nesymbolizuje a ctí imerzi figurativní: 

„Musí to zahrnovat nový kolorismus, zbavený narativu, který odhaluje, co postava dělá a pod 

čím. Zbavit postavu jejích tradičních kompozic, které jsou nesmírně sužující.“122 A v kontrastu 

s uvolněnou tísnivostí nanáší barevnost, jenž popírá její typickou symboliku. Obrazy často hřejí, 

i když formulují existenciální podobenství. Hojně používané oranžové a žluté barvy se 

vymykají tradiční expresivnosti. V psychologii bývá žlutá barva výrazem vzrušení, radosti nebo 

veselí a oranžová barva výrazem energie, přátelství a tepla.123 Slavíkovy výjevy pozitivní rysy 

postrádají, ale vychází z nitra, které si zachovalo svoji jasnou záři.  

Magdalena Abakanowicz není Slavíkovou obdobou a on naopak není jejím souputníkem. 

Vlastní identifikace a konfrontace osobní roviny se u polské umělkyně objevuje výrazněji 

v jiných skulpturách abakanů nebo prozíravých hlavách. Vzájemná tíha k dějinám lidstva 

a zjevování nelidskosti však oba autory na přelomu sedmdesátých a osmdesátých let spojuje. 

Slavík říká, že nemá intuice a má jen vidiny, které jej oslní světlem jako varování.124 A podle 

Abakanowicz je cílem umění právě upozorňovat člověka na existenci problémů, a tím mu dávat 

schopnost vidět svět v jeho úplnosti.125  

 
120 Magdalena Abakanowicz – Joseph Antenucci Becherer – Pavel Zatloukal, Magdalena Abakanowicz (kat. 
výst.), Muzeum umění Olomouc 2011, s. 37. 
121 Ibidem, s. 38. 
122 Dieter Ronte – Meda Mladek, Expressiv: MiƩeleuropäische Kunst seit 1960 = Central European Art since 1960 
(kat.výst.), Museum des 20. Jahrnhunderts Wien 1987, s. 260. 
123 Jiří Kulka, Psychologie umění, Praha 2008, s. 121. 
124 Viz Slavík (pozn. 1), s. 240. 
125 Viz Abakanowicz – Becher – Zatloukal (pozn. 120), s. 43. 



48 
 

6.3 Působení v uměleckém systému Vídně 

Otakar Slavík nemá ambice dostávat se do hledáčků vídeňských sběratelů a galeristů. Neusiluje 

o prodávání a časté vystavování, i když tím spatřuje vlastní tvorbu v jiném kontextu. 

Ekonomická stránka pro něj není důvodem k malování, čímž podkopává principy 

kapitalistického systému. S rakouskými občany proto ve styku není tak často, i když už se 

postupně naučil tamní jazyk, aby byl schopen nějakým způsobem komunikovat.126 Ve veřejném 

prostoru města opětovně navštěvuje nedaleký Schönbrunn, kde tráví čas v lesní krajině.127 Též 

aktivně vyhledává kulturu a navštěvuje muzea,128 kde může obdivovat a studovat tradiční 

mistry:  

„V exilu mohl jsem vidět vše v klidu, nesčetněkráte a někdy až přespříliš reálně. 

Mám rád muzea a galerie, dávají člověku odvahu k práci, poznání hranic svých 

možností i pochopení zániku a zapomenutí…“129 

Díky členství v Künstlerhausu není Slavík úplně odstřižený od výtvarného dění. V rámci 

spolku se účastnil přehlídky několika členů v roce 1984 a samostatně prezentoval svá plátna 

také roku 1987 v Kinogalerii. V prostředí Vídně a jejím okolí během osmdesátých let vyčnívají 

dvě jiné výstavní akce. Z osobního hlediska byla pro Slavíka oči otevírající samostatná 

prezentace v nedalekém Wiener Neustadtu, která proběhla v roce 1989 v místním 

sekularizovaném kostele St. Peter an der Sperr130 a zanechala nejen ve svém tvůrci velký dojem: 

„… zdi byly hrbolaté, moje obrazy taky hrbolaté, dva metry nebylo něco překvapujícího. Obrazy 

se přímo vtiskly do zdí, jako by tam byly odjakživa. Chodil jsem udiveně kolem a nepochopil, 

že tak je to nejsprávnější.“131 

Druhou přelomovou událostí se stala přehlídka Expressiv – umělci ze střední Evropy po roce 

1960, která proběhla ve Vídni v Museu des 20. Jahrnhunderts od listopadu 1987 do ledna 1988. 

Zde organizátorka Meda Mládková132 poprvé hromadně prezentovala západním divákům 

rozmanité projevy umělců pocházejících ze specifického regionu střední Evropy. Mezi třiceti 

autory byla k vidění Slavíkova plátna po boku polských, maďarských, rakouských, 

 
126 „Slavík chodil dva semestry na němčinu pro cizince a úspěšně se jazyk naučil.“ – Viz Kupka (pozn. 65). 
127 „Rád se chodil procházet do Schönbrunnu, nahoru, kde je krásná příroda.“ – Ibidem. 
128 „Otakar měl nejradši Kunsthistorisches museum.“ – Viz Kupka (pozn. 65). 
129 Viz Slavík (pozn. 1), s. 357–360. 
130 Kostel St. Peter an der Sperr byl vysvěcený a stal se součásơ kulturního střediska města. Hlavní loď kostela 
sloužila jako výstavní prostor. 
131 Viz Slavík (pozn. 1), s. 327–328. 
132 Obě výstavy s Medou Mládkovou organizoval Dieter Ronte, významný rakouský historik umění a kurátor.  



49 
 

jugoslávských a československých tvůrců. Výstava zahrnovala slavné vídeňské umělce (Maria 

Lassnig, Hermann Nitsch, Arnulf Rainer), sochy Magdaleny Abakanowicz nebo představitele 

několika českých generací (Karel Malich, Magdalena Jetelová, Aleš Veselý). Symbolické 

znovushledání umělců navázaných na okruh GVŠ proběhlo prostřednictvím děl Karla Nepraše, 

Adrieny Šimotové (1926–2014), Ladislava Nováka (1925–1999) nebo Jiřího Načeradského 

(1939–2014). Přehlídku v roce 1988 Meda Mládková přestěhovala také do amerického 

Hirshhornova muzea, které v tiskové zprávě specifikovalo její význam ve světovém měřítku: 

„Střední Evropa byla dlouhodobě centrem nových myšlenek a překvapivých přístupů v umění. 

Umění zde není útěkem od reality, sněním… Mluví samo o sobě, o životě jednotlivých lidských 

bytostí.“133 

  

 
133 Benjamin Forgey, Out of IsolaƟon: Hirshhorn focuses on Central Europe, The Washington Post, 
hƩps://www.washingtonpost.com/archive/lifestyle/1988/02/18/out-of-isolaƟon/5e57095a-ĩd3-4295-9bdf-
631d4279fabc/, vyhledáno 10. 4. 2024. 



50 
 

7 ZA HRANICEMI VÍDNĚ A RAKOUSKA 

Jak se Slavík úspěšně izoloval vůči rakouskému výtvarnému prostředí, tak o to více byl aktivní 

na cestách. V osmdesátých letech měl malíř více výstav mimo Rakousko než uvnitř vlastní 

exilové země. Společně se západem se totiž objevily mnohé výstavní možnosti, i díky dalším 

emigrujícím teoretikům, kteří působili v zahraničí. 

7.1 Zahraniční aktivity Slavíka a teoretikové podporující české umělce 

První zahraniční Slavíkovy kroky směřovaly v roce 1981 do Londýna, ale výtvarně jej 

přitahovala především Francie. K francouzskému umění měl vždy umělecky nejblíže a od studií 

k němu vzhlížel. Navíc do Paříže emigroval přítel Karel Bartošek, který v osmdesátých letech 

zprostředkoval Slavíkovi několik výstav ve francouzském prostředí.134 Výstavu roku 1984 

v Toulouse Slavík osobně nazval Le funambule de Prague. Přes to, že už čtyři roky žil ve Vídni, 

tak byl stále hrdým pražským provazolezcem. Do katalogu výstavy přispěla textem další česká 

exulantka Jana Claverie.135 Kurátorka, působící v šedesátých letech v GVŠ, se po srpnové 

invazi roku 1968 pracovně uchytila v kulturním centru Georges Pompidou. V rámci jejích 

aktivit pomáhala některým českým výtvarníkům136 a podporovala je ve Francii. Se Slavíkem 

podle ní pokračuje exil velkých myslí, jenž v nové životní situaci nalézá rovnováhu mezi 

nesmírnou svobodou, radostí z malby a prekérní nebezpečnou situací exilového umělce.137 

O pražské umělce se zajímala také Francouzka Geneviève Bénamou, která vydala roku 1979 

publikaci L'art aujourd'hui en Tchecoslovaquie.138 V pozdější knize Sensibilités 

contemporaines,139 se snažila popsat tvorbu některých vybraných exulantů. 

Slavík výstavně směřoval také často do německy mluvících zemí. První výstavu za 

hranicemi Rakouska měl ve Švýcarsku (Pfäffikon, 1983). Meda Mládková před organizací 

úspěšné přehlídky Expressiv spojila Slavíka s jedním německým galeristou 

z Mönchengladbachu (Galerie Schröder), který spolupracoval s některými českými exilovými 

umělci. Na přípravě první výstavy v Mönchegladbachu se v roce 1984 podílel kurátor Zdenek 

 
134 1984: Université de Toulouse-Le Mirail (Toulouse), 1985: EKYMOSE (Bordeaux), Les Salon des NaƟons, Centre 
InternaƟonal d'Art (Paříž), 1989: Francouzský kulturní insƟtut (Vídeň). 
135 V katalogu použila Jana Claverie pseudonym Jeanne Delatour, pravděpodobně aby na sebe neupozorňovala 
československý režim. 
136 Claverie pomáhala Stanislavu Kolíbalovi, Adrieně Šimotové, Karlu Malichovi nebo Jiřímu a Běle Kolářovým. 
– Milena Štráfeldová, Rozhovor s Janou Claverie, 2011, Český rozhlas, hƩps://cesky.radio.cz/letosni-cenu-
graƟas-agit-ziskala-i-ceska-galeristka-ve-francii-jana-claverie-8559630, vyhledáno dne 29. 4. 2024. 
137 Jeanne Delatour (Jana Claverie), Le funambule de Prague (kat. výst.), Université de Toulouse-Le Mirail 1984. 
138 Geneviève Bénamou, L'art aujourd'hui en Tchecoslovaquie, Paris 1979. 
139 Geneviève Bénamou, Sensibilités contemporaines: 1970–84, Paris 1985. 



51 
 

Felix, pozdější ředitel výstavních institucí v Německu.140 Felix vymezil v katalogu Slavíkův 

osobitý projev vůči Neue Wilde a jejich revizi pojetí umění, a napsal jak „... obraz lidstva je 

středem Slavíkovy pozornosti dodnes. Změnil se však styl malby.“141 Po několika špatných 

zkušenostech s galeristou Schröderem však Slavík tento kontakt po několika výstavách rozvázal 

a nevzpomínal na jeho praktiky v nejlepším.142 Jinak český exulant vystavoval například také 

v Düsseldorfu (1985) a jeho díla byla dokonce k vidění v Americe (Chicago, 1985 a New York, 

1986), kde se jako zjevení zařadil do kapitalistického prostředí. 

7.2 Cestování za inspirací a její vliv na vyjádření 

Slavík využíval s manželkou možnosti volného pohybu na poznávací cesty do mnoha 

zahraničních zemí. Pravidelně mířil do Anglie, Francie, Itálie nebo Španělska. U svého učitele 

Martina Salcmana studoval Slavík primárně francouzskou tradici, ale kolem roku 1983 při první 

návštěvě Říma zůstal v úžasu nad italským viděním výtvarného umění.143 V polovině 

osmdesátých let, inspirován cestovatelskými zkušenostmi po Evropě, se u Slavíka mění 

zpodobení postav v obrazech a také užívaná barevná paleta. V uvolněnější malbě, jako by 

postupně mizela tíha minulých časů. Díra v srdci se pomalu zoceluje, během toho, co se ve 

ztvárnění vrací geometrické paprsky a liniové prvky. 

Náměty malování reflektovaly novou vnější podobu světa. Slavíka během cestování 

odvádělo od negativních myšlenek mnoho fascinujících podnětů. Některé jej zaujaly natolik, 

že se rozhodl znázornit jejich krásu na plátně. Z viditelného prostředí zpodobil například 

francouzský Etretat (1983), italské Benátky (1987) nebo útržky z daleké cesty po Toskánsku 

(Toskánský deník, 1986–87). Častějšími záznamy z cest proniká do Slavíkové tvorby více 

radostných okamžiků, které dávají zapomenout temným krajinám konce sedmdesátých let. 

 
140 Zdenek Felix byl v letech 1976–1986 kurátorem muzea Folkwang (Essen), 1986–1991 ředitelem galerie 
Kunstverein (Mnichov) a 1991–2003 ředitelem Deichtorhallen (Hamburk). 
141 Zdenek Felix, Otakar Slavik (kat. výst.), Galerie Schröder Mönchegladbach 1984. 
142 „Měl jsem galeristu v Německu v Mönchengladbachu, ale to byl velký gauner.“ – Viz Skřivánek (pozn. 29). 
„Člověk se nedozvěděl, jaké má ceny. V životě nám neřekl, kde jsou prodané obrazy, komu je prodal a nechával si 
šedesát až sedmdesát procent. A za to, že výstavy dělal, tak řekl: Dva obrazy si beru za topení, dva obrazy si beru 
za světlo a tak. […] Otakar ještě trval na jedné výstavě… a tu mu ukradl celou. A my jsme nemohli dělat nic, 
protože se to tenkrát vyvezlo nelegálně.“ – Viz Kupka (pozn. 65). 
143 Viz Slavík (pozn. 1), s. 359. 



52 
 

 

[11] Otakar Slavík, V moři, 1984/1985/1987, olej, plátno, 144 x 128,5 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

Přestože nalezneme ve Slavíkově díle s ubíhajícím časem stále pozitivnější motivy, tak 

pošramocené figury se stále vracejí. Pozorovatel může sledovat konflikt vnitřního světa umělce 

s vnější skutečností. Nejasné jednolité prostředí nahrazuje prostředí konkrétnější a postavy 

paralelně se svým tvůrcem interagují s prostorem, ve kterém se nachází. Obraz V moři 

(1984/1985/1987) [11] je typickým příkladem konfliktu minulosti a přítomnosti. Střet 

symbolicky dělí kompozici na polovinu existenciální (oranžová) a prostorovou (modrá). Figura 

vstupuje do moře, ale plavat nejde. Jejím cílem totiž není zbavit duši a tělo od negativních 

zážitků. Slavík nevnímá moře jako očistu, ale podle něj naopak utlačuje a znicotňuje.144 Černá 

barva symbolizuje těžce smazatelnou ránou, což dokládá také četné předělávání díla. V letech 

1985 a 1987 se malíř vracel k obrazu, který k němu neustále promlouval a smíření s ním nebylo 

jednoduché. Umělcovo místo v životě totiž ještě nebylo tak pevné. 

 
144 Ibidem, s. 260. 



53 
 

8 PROSTŘEDÍ OBRAZU A BARVA JAKO KLÍČ K TAJEMSTVÍ 

Proměna Slavíkova stylu navazuje na emigraci a nové podněty. Kromě figury samotné prochází 

během osmdesátých let transformací také estetika prostoru, ve kterém se nachází. Subjekt 

plující v jednobarevném neohraničeném prostoru provázel autora dlouhá léta a vydržel i první 

léta po přesunu do nového rakouského prostředí. Ale i tato Slavíkova tradice se postupně mění 

a charakter pozadí začíná doplňovat barva další [9][11]. Nový přechod oddělený horizontem je 

možné interpretovat vícero způsoby. Slavík pravděpodobně aplikoval nové poznatky 

z množství cest po Evropě a více experimentoval s valéry. Také mohl zpětně odkazovat 

k vlastní zkušenosti z emigrace a změnit prostor v návaznosti na uvědomění určité proměny 

osobní identity. Oddělující horizont také nápadně připomíná natažené lano provazolezce, což 

by částečně potvrdilo psychologické důvody. Slavík vždy žil se svými obrazy a k podobnému 

rozdělení prostoru přistoupil už v dřívější abstraktněji laděné sérii sehnutých mužů, kdy se 

vyrovnával jak s infarktem, tak s politickým nátlakem po podpisu Charty 77. Plochy tehdy 

u několika děl nebyly pozadím, ale expresivním popředím, kde figuru pohltily vertikální tahy 

štětce. Slavíkův přístup k životu nicméně stále zůstával stejný, jenom na něj v obrazech nahlížel 

z vícero perspektiv. 

Zaměří-li se pozorovatel na prostor za figurou a odmyslí si její formu, tak horizontální dělení 

ploch a tóny barevných stupnic [9] [11] nápadně připomínají americké abstraktní projevy 

čtyřicátých a padesátých let, a konkrétně tvorbu Marka Rothka (1903–1970), jednoho 

z hlavních představitelů color field painting. Postavit vedle sebe Slavíkovu expresi 

osmdesátých let a Rothkovu radikální abstrakci starší o více třicet let se může jevit jako 

nevhodné. Ale právě obratem mimo standardní vnímání a komparace Slavíka bude jeho postoj 

k tvorbě uchopen v souvislostech nadindividuálních, které hrají významnou roli u obou autorů. 

Slavík je sice sám vytržený ze svého původního pražského prostředí, ale není vytržený ze sféry 

umění. Společně s Markem Rothkem navíc sdílí okouzlení barvou, čemuž oba podřizují vlastní 

projev. 

Před samotnou analýzou vyjádření zmiňme důležitou roli divadla a teatrality. Slavík v Praze 

tíhnul k rozmáchlé gestikulaci a hlasitému projevu. Ve Vídni už je míra jeho společenských 

aktivit na útlumu důsledkem ztrát vazeb k okruhu přátel, ale o to zřetelněji se projevoval 

v procesu tvorby. V Československu také sám pět let pracoval jako kulisák Národního divadla, 

kde se utvrzoval ve svojí živelné přirozenosti. Divadelní scéna byla blízká také Marku 

Rothkovi, ale spíše z akademického hlediska. Před malířskou dráhou studoval herectví 



54 
 

v Portlandu a hlásil se o stipendium na prestižní akademii American Laborathory Theatre, avšak 

neúspěšně.  

Analýza projevů Slavíka a Rothka ve vztahu k Wittgensteinovi 

S Vídní a západní filozofií je úzce spjatý Ludwig Wittgenstein, který pojem „obraz“ vnímal 

jako určitý model situace,145 namísto fyzické podoby výtvarného díla. Ve svém slavném 

Traktátu146 zkoumal metodami analýzy a logiky proces myšlení a formuloval nové teze ohledně 

limitů v dorozumívání. Zpochybňoval samotný význam jazyka jako klíče při přenosu 

mezilidského sdělení. V situaci, kdy „hranice našeho jazyka je hranicí našeho světa“,147 

popisujeme a jsme popisováni skrze normalizované pojmy. Výtvarné umění promlouvá 

jazykem vizuálním, ale v procesu je formováno myšlením, které operuje s obrazy. Ty v paměti, 

podle Wittgensteina, zastupují reálná fakta.148 Estetické dílo by však teoreticky mělo být 

schopné vizualizovat jevy, které pojmenování ještě nemají, v čemž spočívá jeho výjimečnost 

oproti sociálně zkonstruovanému jazykovému systému. 

Hranice jazyka nedosahují neomezených možností při definování a pojmenování všech 

aspektů skutečného světa, což ale neznamená, že by se umělec neměl snažit ty dosud nevyřčené 

objevit a vizualizovat. A o to právě Slavík s Rothkem usilují, navzdory zřejmým odlišným 

historickým kontextům a osobním zkušenostem, které zčásti determinují, jak k malbě 

přistupují. Jejich díla nejsou totožná, ale pohání je podobná symbolika a vnitřní důvody. Mark 

Rothko sám výstižně popsal, že: 

„Pokud se u nás projevují podobnosti mezi archaickými formami a našimi vlastními 

symboly, není to proto, že jsme z nich vědomě čerpali, ale spíše že se zabýváme 

podobnými stavy vědomí a vztahů ke světu.“149 

Dvě životní linie uměleckých osobnosti obsahují jak paralely očividné, tak skryté za výrazem 

příznačných dob. Analogie Slavíkové a Rothkovy práce jsou viditelné už pří prvním pohledu 

na jejich barevnou paletu. Oba prezentují dramata, ve kterých barvy hrají hlavní roli 

a upoutávají v obraze veškerou pozornost. Na velkém formátu se pompézně představují 

a vtahují do své symboliky ty, jenž se rozhodnou přistoupit k procesům zobrazující těžko 

 
145 Michael Morris, Routledge Philosophy Guidebook to WiƩgenstein and the Tractatus Logico-Philosophicus. 
New York 2008, s. 119. 
146 Ludwig WiƩgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Praha 2017. 
147 5.6 Hranice mého jazyka znamenají hranice mého světa. – Ibidem, s. 65. 
148 2.1 Děláme si obrazy faktů. – Viz WiƩgenstein, Tractatus (pozn. 146), s. 15. 
149 Mark Rothko, Dopis redaktorovi (8. července 1945), in: idem, Umělcova skutečnost, Praha 2008, s. 52. 



55 
 

uchopitelný výjev. Ve vzájemných barevných vztazích schovávají oba malíři subjektivní 

významy a stejně tak pocity, které pojmenování ještě nenalezly. 

Není tajemstvím, že Rothko vybíral barvu několik hodin, než nalezl ty správné vztahy, které 

chtěl vyjasnit. Slavík fungoval obdobným způsobem a korigoval barevnost pod záminkou řádu. 

V rozhovorech na otázky ohledně významu barvy reagovali proto v totožném duchu: 

„Barva je opravdu klíč k tajemství.  Od velké jásavosti vede až k utrpení. Nemohu 

než se znovu pídit po kameni mudrců, po nějakém základním seskupení barev, které 

by ujasnilo princip života.“150 

„Lidé se mě ptali, jestli jsem byl zaujat barvou. Jistě, […] ale nejsem ani proti 

liniím. Nepoužívám je, protože by odváděly pozornost od jasného vyjádření, o jaké 

mi jde. Když se na svět díváte novým pohledem, musíte najít nové cesty, jak to 

vyjádřit.“151 

V jejich vnímání světa je barva klíčem k novým pohledům, vodítkem dalšího směřování 

světa. Barva nese tíhu okamžiku a při jejím zpodobnění může mít s autorem až dialektický 

vztah. Myšlený obraz se dostává do konfliktu s tím, co umělci „zůstane pod rukama“.152 Slavík 

také proto velmi často bojuje se svým vizuálním jazykem. Dílo u něj není nikdy hotové, pouze 

opuštěné, a prochází nekonečným intimním vztahem. Rothko rovněž hluboce prožívá proces 

tvorby, který přechází až do spirituální roviny, ale jak sám říká, vztah k obrazu mizí s jeho 

dokončením.153 Američan byl schopný se od díla odpoutat a darovat mu nezávislost. 

Pokud barvy hrají ve výtvarných dramatech Rothka a Slavíka hlavní roli, tak jaké vnitřní 

motivy zpodobňují? Pozorováním skutečnosti, jako by oba vnímali svůj osobní úděl a pocítili 

potřebu promluvit do běhu doby. V rozdílných časových rovinách, ale s obdobnými 

východisky, konfrontují lidi a jejich hodnoty. Rothko jako samozvaný prorok154 a Slavík jako 

určitý typ spasitele155 hledají cesty a vlastní smysl v systémech globálních. Obrazy se stávají 

pomyslným monumentem jejich vizí. Vizí, které staví na morálních principech, ale samy od 

 
150 Viz Wagner (pozn. 35). 
151 Mark Rothko, Projev v PraƩ InsƟtute (listopad 1958), in: idem (pozn. 149), s. 59–64, cit. s. 61. 
152 Slovní spojení, kterým komentoval vlastní malířskou situaci sám Slavík. – Viz Slavík (pozn. 1). 
153 „V okamžiku, kdy je obraz hotov, inƟmní vztah mezi stvořeným a stvořitelem končí.“ – Mark Rothko, 
RomanƟky všechno ponoukalo (1947), in: idem (pozn. 149), s. 54–56, cit. s. 55. 
154 „Nejsem mysƟk. Možná spíš prorok – ale neprorokuji strasƟ, které nastanou. Jenom maluji strasƟ, co už tu 
jsou.“ – John Hurt Fischer, Milé posezení: Mark Rothko, portrét umělce jako rozhněvaného muže (1970), in: 
Ibidem, s. 78–91, cit. s. 87. 
155 „Podívejte se, byly doby, kdy jsem chtěl něco říct a s něčím bojovat a něco vykřikovat. Zúčastnit se přeměny 
světa k lepšímu.“ – Viz Peňás (pozn. 49). 



56 
 

sebe nemoralizují. Vizí, které chtějí nahlédnout se zábleskem naděje do všech duševních 

pochodů. 

Lidské hodnoty jsou neodbytnou součástí člověka. Při kontaktu s mohutnými barevnými 

bloky amerického malíře však není k nalezení jediná lidská stopa. Rothko je jako Slavík 

fascinován lidským světem, ale figuru nezobrazuje. Vztahuje se k člověku jinak, napřímo bez 

prostředníka a principů empatie. Slavíkem figura nejprve prochází, a až poté směřuje 

k recipientovi, který obraz vnímá z pohledu další zúčastněné osoby. Tato ochranná vrstva 

u Rothkova díla neexistuje. Působí přímo na smysly a niterný stav vnímatele, což je z principu 

dané abstraktní formou, která je bezpředmětná. 

Wittgenstein by dozajista kritizoval postup komparace na základě upozadění Slavíkové 

figury, protože jak sám píše „všechno patří dohromady se vším“.156 Předchozí odstavec proto 

otočil předmět zkoumání zpátky k celku a jeho vzájemným vztahům. Slavíkova figura nebyla 

nikdy vyjmuta z interpretace, jenom od ní bylo na chvíli odhlédnuto, aby se v následné syntéze 

mohla vrátit zpátky. Jako když při vnímání obrazu pozorovatel nejdříve upíná pozornost na 

detail, který poté ovlivní náhled na celek. Postupem na pomezí holismu a redukcionismu157 se 

tak snažíme přiblížit komplexní osobnost malíře. Úkrokem stranou a nahlédnutím na 

individuální aspekty celoživotního díla (Viz kapitola 6.2) snadněji poskládáme Slavíkův 

celistvý obrázek. 

Konec představení provazolezce 

Provazolezec, jenž provází Slavíkův život od Charty 77, ve druhé polovině osmdesátých let 

pomalu ukončuje své představení a mizí z prostoru obrazu. Díky jeho existenci malíř stále 

hleděl nazpátek a psychicky balancoval na hraně opuštěnosti. Nyní vidíme provazolezce 

plujícího prostorem, ale ne ve smyslu tělesné destrukce. Spíše odchází ze scény se zachováním 

nadhledu. Už objevil nové jistoty, o které se může opřít a jeho kotrmelce na provaze přestávají 

být potřebné. S blížícím se koncem desetiletí celé vystoupení pomalu směřuje k uzavření. 

Opona se zavírá s revolučním rokem 1989 a při východu ze scény se před ním míhají 

nepřeberné možnosti, které přichází se změnou politické situace střední a východní Evropy. 

  

 
156 Ludwig WiƩgenstein, O filozofii psychologie, Praha 2022, s. 74. 
157 Redukcionismus zdůrazňuje význam jednotlivých čásơ. Holismus analyzuje a preferuje primárně celkový 
pohled. 



57 
 

9 REVOLUCE A JEJÍ DOPADY 

Protikomunistický názor sílil s blížícím se koncem osmdesátých let ve východních zemích 

železné opony, a tím diferencoval jejich obyvatele. K disentu a vymezování vůči vládnoucí 

straně se připojila širší společnost, která byla nespokojená s ekonomickou a politickou situací. 

Pro Československo se stal přelomový 17. listopad 1989, kdy komunistický režim neunesl 

vnější tlak a zhroutil se, podobně jako v mnoha dalších zemích východního bloku. Dva dny 

poté se oficiálně zformovalo Občanské fórum, vedené Václavem Havlem a zástupci disentu, 

které se ujalo směřování země. Do Česka a Slovenska po více než čtyřiceti letech zavítala 

svoboda a vize radostné budoucnosti. V nové situaci umělecká tvorba navázala na západní 

tradici se zachováním odkazů vlastní minulosti a niterných vzpomínek. 

9.1 Slavíkův opožděný návrat do obnoveného české prostředí 

V období těsně před revolucí Slavíka opět zradilo fyzické zdraví, když srdeční problémy 

vyústily v další těžký infarkt. Na hraně života, jako by mu osud bránil dožít se zprůchodnění 

Evropy a možnosti podívat se opět do české krajiny. Díky vídeňské zdravotní péči a úspěšné 

operaci však malíř tragickému konci vzdoruje. Během toho, co se v Československu otevírají 

hranice, v roce 1990 Slavík odjíždí na ozdravný pobyt do rakouských lázní Bad Ischl a návštěvu 

Prahy nechává na později. Návrat stejně není jednoduchý. S přáteli se znovu rád setká, ale ulice 

města pražského připomínají slzivé události minulosti. Vnitřní zdravotní boj a pohnutky 

v období revoluce znázorňují výjevy, které maloval umělec během fyzické rekonvalescence. 

Na obraze Nepohoda I. (1989/1991/1994) [Příloha III] se Slavíkova figura ocitá v bouři. 

Prostředí, které na ni dopadá ji zraňuje, ale zároveň z něj nemůže uniknout. Pomíjivá lidská 

existence se ocitá před další zkouškou, když z mraků vertikálně dopadá jejich tíha. Slavík už 

nepadá z lana a stojí na zemi, ale naopak něco jej chce zneviditelnit shora. Ale on znovu odolává 

svým postojem. 

Během toho, co se Otakar Slavík vyrovnával v Rakousku z těžkostí, tak český umělecký 

systém procházel radikální transformací důsledkem přeměny všech aspektů života v zemi.158 

Kapitalismus nabídl všem stejné podmínky, ale individuální výchozí pozice nebyly totožné. 

Problematické vypořádávání se s minulostí, bývalými členy komunistické strany a jejich 

pozicemi v orgánech činných, bylo otázkou nejen v umělecké, ale politické scéně obecně. 

Určující vliv ve společnosti získaly tržní mechanismy, které částečně nahradily umělecký 

 
158 Více Anděla Horová, Střízlivá euforie let devadesátých, in: Viz Švácha – Platovská (pozn. 9), s. 865–875. 



58 
 

segment kontrolovaný státním aparátem. Vláda podporovala nově vzniklé nestátní instituce za 

pomoci systému grantů. Studium na akademiích se otevřelo pro všechny bez nutnosti názorové 

jednoty. Obrození nezávislých segmentů napomáhalo rozmanitým projevům a výstavním 

aktivitám. Nejasná pozice umělecké sféry však přinesla s pozitivními důsledky také nové 

výzvy.  

Anděla Horová popisovala obecný přístup české scény k exilovým autorům následovně: 

„Výtvarná scéna, rozdělená na oficiální, neoficiální, podzemní a exilovou, volala velmi záhy po 

přirozeném scelení a po vrácení jevů, lidí i věcí tam, kam náležejí.“159 Otázkou zůstává, jestli 

exilová tvorba stále nepochybně patřila do českého prostředí, nebo už se modifikovala do 

vlastní unikátní formy zahraničně-domácí? Charakterizovat identitu exilových umělců 

původem z Československa je doposud problematické. Proto byla konsolidace umělecké scény 

po revoluci těžkým úkolem. Všichni autoři nezůstali výtvarně svázáni s Českem a mnozí 

emigranti se úspěšně začlenili do společnostech v jiných zemích. K tvorbě ze zahraničí se, i přes 

problematický návrat umělců k předchozí identitě, mnohé české státní i soukromé instituce160 

stavěly aktivně a samy vyhledávaly tyto projevy. Ke mnohým retrospektivním výstavám 

exilových umělců pomáhaly nabité kontakty z předchozího českého působení, čehož využil 

k velkému návratu také Otakar Slavík, a to díky známému Jaromíru Zeminovi z NG Praha. 

Slavík po ozdravném rakouském pobytu v roce 1991 konečně poprvé překračuje hranici do 

Československa. První výstavou kreseb v Galerii Na bidýlku Karla Tutsche v Brně nejprve 

pozvolna nahlédl do známých míst, aby se mohl v říjnu velkolepě vrátit do hlavního města při 

příležitosti zahájení vlastní retrospektivní výstavy v Městské knihovně pořádané NG Praha. 

Výstava po dlouhých jednadvaceti letech ukázala Slavíka ve velkém stylu českému publiku. 

Jak Zemina v katalogu zmínil: „Chyběl nám velice […] Na výstavě Nové skupiny v budově 

Městské knihovny jsme slavnostně zavěsili i několik jeho obrazů. […] Z umělců žijících za 

hranicemi se této pocty dostalo už jen Jiřímu Kolářovi.“161 Zemina už Slavíka, i díky vlastní 

návštěvě jeho vídeňského ateliéru, přestal vnímat jako autora ryze českého, ale spíše 

středoevropského.162 Nově totiž nebyl typickým provazolezcem pražským, ale stal se umělcem 

přesahujícím hranice států. Navíc malířovo znovuobjevení v ulicích Prahy nakonec nebylo tak 

 
159 Ibidem, s. 868. 
160 Na exilové autory se zaměřovala galerie Ruce, Rudolfinum, Bayer & Bayer, Galerie Hlavního města Prahy a 
Pražského Hradu nebo galerie Opatov (už od konce osmdesátých let). – Viz Horová (pozn. 158), s. 868. 
161 Jaromír Zemina, Otakar Slavík (kat. výst.), Národní galerie v Praze 1991. 
162 „Snad si také rakouská kulturní veřejnost jednou všimne […] co tohoto zapřisáhlého Čecha udělalo malířem 
typickým pro celou střední Evropu.“ – Ibidem. 



59 
 

veselé, jak sám očekával: „Já jsem asi předpokládal nějaký zázrak, že to, co bylo špatně, zmizí, 

a že to bude krása. A to se nestalo. Když tam přijedu, tak jsem úplně v depresích.“163  

 

[12] Otakar Slavík, Po představení, 1991–92, olej, plátno, 200 x 145 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

S prvními návštěvami Prahy Slavíka pohltil sentiment, ale zároveň mu návrat uvolnil 

malířský projev. Ve zhmotněné nostalgii se pohled do minulosti stal žitou skutečností, kde se 

hrozby zároveň vytratily. Asociace k hlavnímu městu stále přinášely Slavíkovi smutek, ale už 

se postupně vytrácely z obrazů, čímž dostala prostor definitivní výtvarná uvolněnost. Zřejmý 

odchod z existenciálního dramatu zobrazuje obraz Po představení (1991–92) [12]. Kontury 

psychologizující exprese běží do ústranní za vizuálního doprovodu barevné exploze. Tradiční 

schémata se rozpadají v symfoniích koloritu. Postava se ztrácí v plátně s tím, jak život přináší 

více radostí než starostí, přičemž definitivně prchá existenciální poloha provazolezce. Slavíka 

 
163 Viz Skřivánek (pozn. 29). 



60 
 

už nemůže vykolejit z relativní pohody ani těžko přehledná současnost a budoucnost. Minulost 

se částečně zjevuje během malby při opětovném využití bodu jako prostředku formování 

dojmu. V miniaturních tečkovaných tazích formuje Slavík pomíjivý efekt. Tečkovitost, 

připomínající pointilismus, je pozorovatelná i Po představení (1991–92) [12], kde body letmo 

pronikají v bílých sítích. Během pozdější tvorby poté Slavík přechází od občasných 

tečkovaných výskytů k dominující pulzující estetice. 

„Zpátky do Francie!“ dalo by se říct při pohledu na barevnou živelnost posledních 

Slavíkových děl. Ve veselejších tónech malíř skládá plošné i liniové prostory, ve kterých si hraje 

s vertikálou i horizontálou. Nové pigmenty a kontrasty malíř mísí v doposud neviděných 

zpodobeních. Například, když u obrazu Dvojice (1991–92/1995) [Příloha IV] znovu pracuje 

s motivem figury, ale duplikuje ji, což od neokonstruktivní fáze nebylo k vidění. Slavík už se 

na obrazech necítí osamocen, barva jej dělá šťastným a tuhle krásu prožívá a sdílí. Odkazuje 

sice na abstraktní lidskou postavu, ale vztahuje se k věrným společníkům – manželce, přátelům 

nebo chápavým divákům. Už si totiž může vše kdekoliv a kdykoliv vyříkat, například v hospodě 

s křižovníky. Mezi lety 1994–1998 také zkoušel malíř jako podklad využít sololitové desky, 

které nakonec byly krátkodobým experimentem, oproti námětu dívky v Schönbrunnu, který jej 

do poloviny devadesátých let neustále pronásledoval s každou návštěvou zámecké krajiny. 

9.2 Fyzicky i výstavně mezi Prahou a Vídní 

Mnohé české sociální a umělecké vazby se znovu obnovily. Slavík se v roce 1992 stal jedním 

z členů Umělecké besedy. Díky kontaktům z okruhu KŠ a GVŠ se jeho aktuální tvorba 

několikrát prezentovala také českému obecenstvu. Mnozí teoretikové opětovně představovali 

přelomové tendence a autory z dob socialismu, a tím připomněli důležité milníky moderního 

českého umění (nová citlivost, nová figurace, solitérní tvorba ad.). Slavík byl proto součástí 

několika skupinových výstav. V rámci samostatných porevolučních přehlídek patřil mezi 

nejvýznamnější pražský Mánes (1997), také Míčovna Pražského hradu (2001), či specifická 

architektonická instalace obrazů v Biskupské věži (Galerie Bayer & Bayer, 1999). 

Teoretička umění a kurátorka Věra Jirousová organizovala akce, na kterých prezentovala 

tehdejší členy undergroundu. V rámci Slavíkova díla reflektovala také téma ženy, jenž 

provázelo malířovu tvorbu celou životní etapu. Tento ženský element postupně dosáhl na 

významu, který se Jirousová snažila rozklíčit také díky tematické výstavě v galerii Via Art 

(Praha, 2003). Ve výtvarném vývoji autora podle ní „zaujímá stále výraznější pozici téma ženy 



61 
 

jako elementu plodnosti a plnosti života.“164 Z pohledu širšího světového kontextu napadne 

srovnání s feministickými tématy, ale vztah Slavíka k ženským námětům vystihuje jiný 

moment: „Přítomnost ženy v Slavíkových obrazech vždycky znovu otevírá samu možnost 

obracet se k druhému a přitahuje touhu dobrat se od já k ty…“165 

Zatímco Slavík směřoval výstavně v devadesátých letech především do Česka, tak byl stále 

členem vídeňského Künstlerhausu, kde se v roce 1993 zúčastnil přehlídky jejich devíti166 

reprezentativních malířů. Tam jej kurátoři označili za jednoho z typických rakouských malířů: 

„Devítka je rozhodně měřítkem rakouské umělecké scény, jak se dnes jeví.“167 Slavík byl 

Čechem, ale Rakousko se mu rovněž zřetelně vrylo pod kůži, což dokládá historka z jedné cesty 

po Evropě, kterou vyprávěl Jaromíru Zeminovi: „Když jsem se přes Německo a Švýcarsko 

vracel z Francie, přistihl jsem se na rakouských hranicích, jak si říkám: konečně doma. 

Představ si, doma v Rakousku.“168 

Geograficky i výstavně byl Slavík po revoluci rozkročený mezi Prahou a Vídní. Duňa 

Slavíková popisovala, jak manžel pendloval,169 kdy často jezdil do Česka, ale zároveň nebyl 

dlouhodobě vystavený prostředí Prahy a sentimentu minulosti. Na druhou stranu ve Vídni 

postupně přestal mluvit německy, i když jazyk už ovládal.170 V roce 1997 koupili Slavíkovi 

v Praze malý byt, který našel využití jako příležitostný ateliér a místo na přespání. Zdravotně 

i psychicky by bylo trvalé geografické přemístění komplikované. V Rakousku na Slavíkovo 

zdraví dohlíželi odborníci, kteří měli přehled o jeho stavu. Navíc se z hlavního rakouského 

města stalo místo, kde se sám umělec cítil psychicky i fyzicky v bezpečí. Plnohodnotný návrat 

do Česka tudíž nepřipadal v úvahu.171   

Ve Vídni zůstal také sochař Zbyněk Sekal, až do své smrti v roce 1998. V porevolučním roce 

1990 se do Prahy naopak vrátil Zbyněk Benýšek. Eugen Brikcius se rozhodl žít střídavě 

 
164 Věra Jirousová, Otakar Slavík: Obrazy z Vídně (kat. výs.), Galerie Felixe Jeneweina města Kutné Hory 2003,  
s. 4. 
165 Ibidem, s. 4. 
166 Ostatními umělci byli Ernst Skrička, Erich Steininger, Manfred Schluderbacher, Barbara Hubler, Joachin-Lothar 
Gartner, Werner Rischanek, HenrieƩe Leinfellner, Catharine Reichel. 
167 Angelica Bäumer, KunststaƟon Kleinsassen (kat. výst.), Künstlerhaus Wien 1993.  
168 Viz Zemina (pozn. 161). 
169 „Potom pořád pendloval. Nebyl fixně ani tady (Vídeň) ani tam (Praha)… z obou světů to nejlepší a nejhorší.“ – 
Viz Kupka (pozn. 65). 
170 „Byla zjevná odcizující tendence, v době, kdy už se jezdilo do Česka, že přestal mluvit (německy). On pak 
mluvil tak strašně… Jak mu to bylo jedno a měl skrytý resenƟment ještě z dřívějška. […] Já bych řekla, že potom, 
co už tady (v Rakousku) byl třicet let, tak skoro nemluvil vůbec.“ – Ibidem. 
171 „To nepřipadá v úvahu zdravotně. Takže tam máme, kde být, ale já jsem po operaci srdce a tady mám 
profesora, který mě operoval a ke kterému chodím na kontrolu.“ – Viz Skřivánek (pozn. 29). 



62 
 

mezi Prahou a Vídní. S podobnou rozmanitostí řešili novou situaci čeští emigranti v jiných 

zemích a městech. Velká část se vrátila do Česka, ale stejně tak se pro mnoho umělců stal exil 

domovem. Naopak globalizace proměnila vnímání emigrace jako takové. Pro umělce už nebylo 

překročení hranice krokem odcizujícím, ale obohacujícím, a někdy dokonce žádoucím. 

Evropský kontinent přestal být diferenciován hranicemi geografickými, a volný přesun lidí, 

statků a služeb po celém kontinentu se stal signifikantním znakem budoucí doby.  

 

  



63 
 

10 MASKA V TEATRALIZOVANÉM EPILOGU DĚJIN UMĚNÍ 

Od osmdesátých let se začalo nacházet umění v určité krizi, kterou nastartovalo prohlášení 

o konci jedné umělecké epochy. „Během postmoderny umělec nastupuje v situaci filozofa. Dílo, 

které vytváří se neřídí v zásadě pravidly už stanovenými a nemohou být posuzovány tak, že na 

něj budou aplikovány známé kategorie.“172 V návaznosti na Jeana-Francoise Lyotarda popsal 

Arthur Danto novou situaci v uměleckých kruzích jako vykročení umění mimo standardní 

vývojovou větev, která stavěla na progresivních mechanismech a principech dialektických,173 

čímž se ocitlo na pomyslném konci.174 Nicméně „konec dějin umění neznamená, že umění nebo 

dějiny dospěly ke svému konci, ale registruje fakt, že se v umění jako památnících dějin umění 

obráží konec jedné tradice, tradice, jež se nám od dob moderny stala v důvěrně známé podobě 

kánonem.“175 Návaznost na minulost vymizela a popisování nových děl probíhalo až dodatečně 

po jejich vzniku. Paralelně s těmito teoretickými přístupy do umění pronikaly problémy 

poplatné době, celospolečenské i nadnárodní politické otázky. Některé umělecké kruhy 

dokonce zpochybnily význam malby jakožto relevantního média ke znázornění otázek 

současnosti. Tento prohlašovaný konec malby, jež měla být vyčerpána, však nenastal. 

Slavík se jako svébytný tvůrce teoretickými koncepty nenechává ovlivnit a jeho názor lze 

shrnout často opakující větou: „Umění je umění, a to se nemění.“ Nové teze formující umělecký 

diskurz nepřijímá ani nepotvrzuje. Situace, kdy není stanovený kánon, ke kterému se může 

vracet jako k danosti, však Slavíkovi určitým způsobem vyhovuje. Jeho osobní kánon je totiž 

filozofické povahy v přístupu k malbě. Přesto se život a výtvarný svět stal ještě méně 

přehledným, než byl doposud. Konec dějin umění uvolnil a legitimizoval všechny způsoby 

projevu, ale zároveň znepřehlednil obecnou pozici člověka ve světě, a to k čemu by měl 

vzhlížet. Hans Belting sám říkal, jak: „Epilog je dneska i maskou, v níž se dá rychle vyslovit 

výhrada k vlastním tezím.“176 Životní nedorozumění Slavíka provází neustále,177 ale vždy se 

vrací k výtvarnému jazyku, který má pevné základy a je pro něj neotřesitelným bodem 

v komplikovaném světě.  

 
172 Jean-Francois Lyotard, O postmodernismu: Postmoderno vysvětlované dětem, Postmoderní situace. Základní 
filosofické texty, Praha 1993, s. 28. 
173 Reakce na vývoj a okolnosƟ ve smyslu tezí a proƟchůdných anƟtezí. 
174 Arthur Danto, Po konci umění: současné umění a oblast mimo dějiny, Praha 2021. 
175 Hans BelƟng, Konec dějin umění. SouvislosƟ, Praha 2000, s. 22. 
176 Ibidem, s. 17. 
177 „Došel jsem k bodu, kde životní nedorozumění je zcela zřejmé a vůbec ničemu nerozumím.“ – Viz Slavík (pozn. 
1), s. 328. 



64 
 

„Ani nemám strach o budoucnost umění, ani nejsem zachraňovatel něčeho, co už 

je k umření, chci jen stát na svém místě, kde se cítím plnohodnotným člověkem 

a udělat o čem jsem přesvědčen.“178 

 

[13] Otakar Slavík, Maska II, 1996–97, akryl, sololit, 100 x 70 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

V průběhu devadesátých let, a nejvíce v jejich druhé polovině, zaujme Slavíka hlava jako 

středobod pozorování a stává se pro něj jedním z hlavních námětů. V barevně pestrých plochách 

znázorňuje malíř manželku Duňu, kamaráda Eugena Brikcia, ale i neznámé osoby. Během další 

série personifikovaných výrazů nanáší na plátno úsměv, úžas nebo úděs. Typické emoce malíře 

 
178 Ibidem, s. 340. 



65 
 

vrací k vlastní divadelnosti a působení za oponou Národního divadla. Zásadním aspektem 

v rámci této tvůrčí fáze je moment zanechání masky [13]. Slavík se tím od konkrétního člověka 

vztahuje k obecnému hraní rolí a performativitě každodenního života, ale maska je rovněž 

propojená s jeho vlastní osobou. Je určitou Slavíkovou součástí, který přiznává její existenci 

pomocí obrazů. Ve společnosti totiž všichni hrajeme určitý typ divadelního představení. 

Goffmanovy studie,179 připodobňující lidské chování k jevištnímu vystupování, jsou 

aplikovatelné i u Slavíkových obrazů. „Jednotlivec má v okamžiku, kdy předstupuje před 

ostatní, mnoho motivů pro to, aby se snažil ovlivnit dojem, jaký okolí z celé situace získá.“180 

A maska usnadňuje způsob vžití do situace tím, že předem nastavuje způsob jednání 

v očekávaných scénách. Sama se tak stává symbolem teatrality a sociálních interakcí. Masku 

ve Slavíkově pojetí lze mimo osobní rovinu chápat i jako komentář tehdejšího směřování umění 

a světa. Pozornost tím obrací na masky ostatních – umělců, teoretiků, filozofů, či jiných lidí 

mimo umělecké prostředí, čímž nahlíží na realitu z více perspektiv. Záleží, ze které pozice chce 

osoba diváka realitu pozorovat a danou masku si nasadí.  

Člověk ve společnosti neustále nosí masku, ať už záměrně či nezáměrně. I přes osobní 

nezájem ji každému skrze subjektivní pohledy přikládají jiní. Vždyť i samotná forma sdělení, 

vyznění textů, gramatika nebo pojmosloví vytváří konkrétní komunikační masku. Jazyk je 

součástí životního divadla, a tudíž v něm probíhají různé řečové hry, které už v minulosti 

popisoval ve svých spisech Ludwig Wittgenstein.181 Pojmy totiž směřují komunikaci 

a specifikují postavení jejich řečníků. Oproti jazykovému systému výtvarné umění stavělo 

tradičně na komunikaci vizuální, ale konceptuální uvažování a příklon umění k filozofii i tento 

předpoklad částečně rozvrátil. Slavík se nicméně snažil význam slov ve svém díle potlačit 

a stavěl vše na vizuálním dojmu. Proto také vlastní díla apriori nenazýval a nepopisoval. 

Sběratelé a instituce však názvy standardně vyžadovali, a tak byl Slavík nucen se přizpůsobit 

jejich komunikačním maskám. S ohledem na Slavíkův přístup je potřeba brát také s určitým 

nadhledem jeho zápisky a vyjádření, které jsou vhodným dodatkem k jeho dílu a napomáhají 

pochopení kontextu, ale nikterak by neměly zastupovat samotný výtvarný akt. 

Umění je pro Slavíka vážnou věcí, ale jeho divadelní maska při veřejných setkáních s přáteli 

a aktivitách mimouměleckých, jako by kontrastovala s jeho malováním v ateliéru. Zřejmé však 

 
179 Erving Goffman, Všichni hrajeme divadlo: Sebeprezentace v každodenním životě, Praha 2018. 
180 Ibidem, s. 27. 
181 Řečové hry rozvíjel především ve svých filozofických zkoumáních. – Ludwig WiƩgenstein, Filosofická 
zkoumání, Praha 1998. 



66 
 

je, že je jeho nedílnou součástí, což naznačuje příhoda s Eugenem Brikciem během popíjení na 

vídeňském kopci Cobenzl. Slavík, vínem posilněný, se v pohostinném prostředí sám od sebe 

ladně vznesl182 a začal kroužit zahradou. Bezradná servírka následně požádala Brikcia o pomoc, 

který pokynem svého přítele přilákal zpátky ke stolu. Sotva přítel přistál, otázalo se ho děvče 

osobně: „Jak to, že vy si tady, pane, takhle lítáte?“ „To proto já si tady tak děvenko lítám, že 

jsem Slavík.“183  

 

 

  

 
182 Slovesem „vznést se“ je v Brikciově popisu míněno „zvednout se a tančit“. 
183 Viz Brikcius (pozn. 67), s. 144. 



67 
 

11 RADOSTNÉ TISÍCILETÍ A VĚČNÝ NÁVRAT TÉHOŽ 

V novém tisíciletí už Slavík samostatně vystavuje primárně v Česku.184 Masku zahazuje a hlavy 

už přestávají být dominantou jako na konci let devadesátých. Tehdy byly motivem v popředí, 

ale s plynutím času začínají splývat s prostředím. Estetikou obrazů Slavík promlouvá 

k podstatám svého poznání, které ve finálních polohách směřují autora k definitivnímu cíli. Při 

příležitosti pražské výstavy z roku 2007 popisoval právě jednu z konečných fází: „Obrazy, které 

visí tady kousek v Nové síni, jsem maloval s jednou základní myšlenkou – říct životu ano. Více 

se neptat, ale odpovědět.“185 Obrazy se projevují velkolepou barevnou rozmanitostí volně 

procházející prostorem, kde viditelnými dotyky štětce autor formuluje vlastní oslavu života. 

 

[14] Otakar Slavík, Pohled z okna, 2006, olej, plátno. 230 x 200 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

 
184 V roce 2009 měl Slavík ještě větší výstavu v rámci rakouského spolku Künstlerhaus (Hausgalerie). 
185 Viz Peňás (pozn. 49). 



68 
 

Radost z bytí zvítězila ve finálních výtvarných fázích malířova života. Vždy byla jeho 

součástí, ale na povrch malby se dostávala razantně až po revoluci: „… aby to znělo jako chvála 

radosti, krásy a života, i zbytečnosti – jistoty zbytečnosti, která má v sobě niternou veselost a je 

usměvavá a jasná.“186  

Na obrazu Pohled z okna (2006) [14] předmět zájmu svévolně protíná hranice čisté 

abstrakce, ale nelze zapomínat na člověka, který je stále během procesu přítomen. Slavík vnímal 

nutkavost otevírat krásy světa, ale se zachováním humanity a lidských hodnot. Figura je pro něj 

monumentem, hmatatelným kořenem výtvarného projevu.187 Jeho formáty také s uvolněním 

dosahovaly ještě velkolepějších rozměrů, než bylo obvyklé, například v sérii Diptychů 

(2007/2008) nebo když maloval pro konkrétní výstavní prostory. Dále také znázorňoval častěji 

krajiny než v předešlých fázích (série Babí léto, 2007/2008). 

„Příští život? To už je tenhle.“188 

Slavík si uvědomoval vlastní smrtelnost a vyjadřoval určitou víru v transcendentální sílu,189 

která nalézá srovnání s ideou věčného návratu. Představy o opakujícím se kruhu života, 

pocházející už od filozofů Starověku, rozšířil do širšího povědomí Friedrich Nietzsche. 

Konečnost v daném pojetí nelze chápat jako zánik, ale navrácení zpátky k počátkům, čímž 

dochází ke vzniku uzavřeného koloběhu. Očekávání a vyhlídky na věčný návrat téhož však 

nepředpokládají optimisticky možnost nápravy všech chybných rozhodnutí. V ideje je 

zakotvena osudovost jednotlivého člověka a nezbytnosti, které proběhnou za jakýchkoliv 

okolností. Jak Nietzsche zdůrazňuje: 

„Tento život, jak jej teď žiješ a jaks jej žil, budeš muset žít ještě jednou a ještě 

nespočetněkrát; a nebude v něm nic nového, nýbrž musí se ti navracet každá bolest 

a každá rozkoš a každý nápad a vzdech a vše, co bylo v tvém životě nevýslovně malé 

i velké, a všechno ve stejném pořadí a sledu.“190 

S přihlédnutím k věčnému návratu dostává nový rozměr také Slavíkovo žití tvorbou. Malíř 

po celý život hledal určitý řád ve světě, který by zároveň dokázal existovat v symbióze s vlastní 

výtvarnou prací. Že vždy úspěšný nebyl dokládá časté ničení obrazů a neustálé navrácení k těm, 

se kterými nebyl spokojen. Jeho tvorba se podřizovala životnímu systému, který ani nemusel 

 
186 Viz Slavík (pozn. 1), s. 328. 
187 Viz Wagner (pozn. 35). 
188 Viz Brikcius (pozn. 67), s. 103. 
189 Viz Pokorná – Karlík (pozn. 14), s. 110. 
190 Friedrich Nietzsche, Radostná věda, Praha 2001, s. 183. 



69 
 

být vizuálně postřehnutelný. Posuzování díla podle předem zavedených schémat není proto 

v jeho případě žádoucí. Slavík od subjektivity směřoval k objektivitě a pod jednotlivostmi se 

celou bytostí snažil odhalit řád obecný, který by dosáhl podoby koloběhu. Naproti všem 

strastem i radostem nanášel své barevné vize vždy s upřímností vůči sobě samému, a vůči 

životu obecně.  

„Vím, že nejsem schopen najít smysl ‚žití‘, tak alespoň podle jakých pravidel to 

všechno se s takovou zatvrzelostí, urputností, krutostí, ale i samozřejmostí vše 

opakuje.“191 

 

[15] Otakar Slavík, Zátiší II, 2008, akryl, plátno, 145 x 150 cm, soukromá sbírka. Foto: Jaroslav Kvíz 

Tím, že se návrat stal v novém tisíciletí určitým Slavíkovým existenčním východiskem, je 

viditelné v jeho tvorbě, která vždy žila s ním a zrcadlila, čím si prochází. Nejprve si musíme 

připomenout, že jeho plátna vždy obsahovala aspekty figury, které jsou v novém tisíciletí 

přítomné prostřednictvím stop a náznaků. Lidská postava byla s malířem bytostně spjata, tím 

pádem ji v žádné fázi definitivně neopustil. Tělo jako takové tedy nelze označovat za návrat, 

 
191 V citaci bylo autorem práce doplněné slovo „najít“, které jinak ve formulaci Slavíka chybí. – Viz Slavík (pozn. 
1), s. 375. 



70 
 

jenom se změnilo jeho zpodobení. Popisovaný obrat zpátky je určitým znovuobjevením 

a připomenutím dřívějších způsobů a technik vyjádření. Symbolicky se tak uzavírá kruh života. 

Do plochy obrazu pronikají formy autorovy konstruktivní a expresivní fáze 

v modifikovaném vztahu vůči novému uvolněnému rukopisu. Konstruktivní bodová síť z druhé 

poloviny let šedesátých doplňuje a vytváří otisky lidských částí v krajině. Rovněž se objevuje 

expresivní fáze přelomu sedmdesátých a osmdesátých let, která zobrazovala tělo v čitelných 

tazích na pozadí tvořeném několika plochami. Tělesné znaky se často dostávají na hranici 

rozpoznatelnosti, což je jedním z typických znaků pro finální Slavíkovu fázi. Vrátily se také 

mnohé barevné vztahy, technika valérů nebo komplementární účinek různých odstínů. Mimo 

návrat také Slavík experimentuje, například se strukturovanými a předtištěnými plátny. Motiv, 

který prostupuje posledními léty je ležící dívka, konkrétně její abstraktnější podoba. 

Obraz Zátiší II (2008) [15] příkladně odkazuje k tvorbě první poloviny šedesátých let. 

Navrací se k poloze, která je patrná v díle Muž s pivem z roku 1963 [1]. I přes více než čtyřicet 

let časového rozdílu Slavík totožnými postupy zdůrazňuje část končetiny kontrastem 

jednolitých barev při zachování plošného dělení prostoru. Konstrukce člověka, či jeho částí, 

odpovídá stejnému figurálnímu schématu uvnitř temného psychologizujícího prostředí. Návrat 

není úplně identický a je rozpoznatelné, že Slavík dělal pozdější obraz v jiné fázi života, 

především opuštěním od celé postavy a v tomto případě také zvolenou barvou končetiny. Odstín 

zelené vyjadřuje průnik méně depresivní současnosti, což koliduje s námětem malby. 

Jako jednotící element věčného návratu chtěl Slavík zpodobnit struktury a problémy, které 

jsou věcné a cílí na univerzálnost pochopení. Mezi jeho svérázné způsoby patřilo, že své malby 

sám od sebe nesignoval ani nedatoval. Když se jej někdo zeptal, kdy namaloval ten nebo ten 

obraz,192 tak nedokázal přesně odpovědět, protože pro něj taková informace nebyla podstatnou. 

Stejně tak celoživotně nepřikládal význam uměleckému statusu. Obrazy signoval pouze tehdy, 

když jej někdo ze sběratelů a galeristů požádal.193 Při celkovém pohledu na umělce nalezneme 

opodstatnění pro daný přístup. Otakar Slavík se v rámci vnějšího světa jeví jako určitá morální 

opora a zprostředkovatel radosti skrze barvu, nežli autor tíhnoucí po slávě.   

 
192 „Vždycky za mnou někdo přijde, kdy že jsem namaloval nějaký obraz, a já vůbec nevím. Prostě řeknu nějaké 
datum. Pak zas někdo říká, že to není možné, že tak jsem v té době nemaloval…“ – Viz Skřivánek (pozn. 29). 
193 „Signoval jenom tehdy, když si někdo chtěl obraz koupit. […] Nebo když si obrazy vzala galerie na prodej, tak 
jim to podepsal na přání.“ – Viz Kupka (pozn. 65). 



71 
 

ZÁVĚR 

Bakalářská práce přiblížila téma emigrace ve sféře výtvarného umění a interpretovala tvorbu 

malíře Otakara Slavíka s přihlédnutím na kontext jednotlivých fází života. Odpovědi na otázky 

položené v úvodu práce nejsou jednoznačné. Neexistuje univerzální klíč k popsání důsledků 

migrace na výtvarný projev. Vždy totiž závisí na individuální povaze a přístupu každého 

umělce, což dokládá část textu věnující se Jiřímu Valentovi a Janu Kotíkovi. Přesto lze tvrdit, 

že je zavádějící chápat migraci pouze jako geografický přesun. Slavíkovo dílo je nutné vnímat 

komplexněji než ve smyslu Praha – Vídeň. Emigrací si člověk může procházet i ve vlastní zemi, 

když dochází ke stěhování z jedné obce do druhé, nebo během určitého typu přesunu 

odvíjejícího se od změn politických, sociálních, či psychologických. Ty sice nejsou přesunem 

v geografickém smyslu, ale jsou jeho neoddiskutovatelnou součástí. Zmíněné faktory hrají 

významnou roli ve způsobu života, který formuje podmínky pro uměleckou tvorbu. Klíčové je, 

že tyto aspekty nejsou vázané na přesun geografický, ale na vývoj života obecně, takže se jejich 

důsledky objevují v jednotlivých životech bez ohledu na konkrétní lokaci. 

Práce podrobněji rozvedla několik malířových životních fází a různé vrstvy vnějších 

skutečností. Text specifikoval socialistické a kapitalistické umělecké prostředí a ukázal, jakým 

vývojem prochází Slavíkovo vztahování k okolnímu světu. V Československu i v Rakousku se 

průběžně rovněž mění umělcův sociální a umělecký status. Vzhledem k malířově svérázné 

povaze a vnitřním sporům přesun roku 1980 nepřinesl, v rámci dané tvůrčí fáze, radikální 

změnu ve vyjádření. Slavík se izoloval a stále své první výtvarné roky vztahoval k prožitkům 

z Prahy navázaných na neustálý nátlak režimu, prodělaný infarkt nebo zavírání přátel.  

Otakar Slavík je specifickou osobností českého výtvarného umění a práce částečně osvětlila, 

proč může být vnímaný jako solitér. Vizuálně sice celoživotní dílo vypadá rozmanitě 

a nesourodě, ale při pochopení kontextu jeho života a postoje ke světu obsahuje jednotící znaky 

a východiska. Jeho tvorbu definují tři jevy, dva vizuální a jeden hodnotový. Zaprvé vidíme jeho 

okouzlení barvou, díky čemuž si také vysloužil označení významného českého koloristy. 

Dalším znakem je umělcova determinace figurou, která se v obrazech celý život zjevuje 

společně se souvisejícími rysy humanismu. Na člověka je napojený také třetí aspekt, kterým je 

Slavíkův celoživotní svébytný postoj vyjadřující svobodné hodnoty a morální zásady. V českém 

prostředí je Slavík tradičně vnímán jako představitel nové figurace a nové citlivosti konce 

šedesátých let, či jako solitérní tvůrce. Text práce překročil na zasazení umělce do 

středoevropského až světového rámce, čímž jej ukázal v jiném světle, než jak je obecně chápán. 



72 
 

Nový kontext necílí na přehodnocení Slavíka v dějinách českého umění, ale k alternativnímu 

způsobu interpretace obrazů, který je relevantní vůči jedinečným podmínkám vzniku. Podoba 

díla směřuje od moderního konstruktivního výrazu přes expresivní dějinné sdělení až po 

výtvarnou manifestaci reflektující krásy života a jeho koloběh. 

Podstata Slavíkova uměleckého vyjádření není ovlivněna přesunem a změnou prostředí. 

Životní sdělení umělce podepírá pevný postoj ke světu, který mu komplikovaly různé okolnosti. 

Jeho navracející se obraz je zavádějící chápat ve smyslu hmotného artefaktu, určité fáze tvorby 

nebo několika hlavních děl. Určující je obraz Slavíka v celém jeho komplexním celku, jenž má 

filozofický přesah. Propojením všech fází života umělce pozoruhodně z autora vychází, 

společně s výtvarným, také dílo filozofické, stmelené v celku nikterak estetickém, ale 

bytostním. 

„Udělat ten poslední definitivní obraz, zbavit se toho nesmyslného údělu, mít vlastní 

vnitřní hřejivý pocit, že udělal jsem vše, co jsem mohl, lépe to nesvedl. Co že se ode 

mne čekalo, pro co jsem byl určen – jsem splnil – a teď si budu hrát jen se svojí 

kočkou Hašinkou…“194 

  

 
194 Viz Slavík (pozn. 1), s. 340. 



73 
 

SEZNAM LITERATURY A POUŽITÉ ZDROJE 

Literatura 

Arthur Danto, Po konci umění: současné umění a oblast mimo dějiny, Praha 2021. 

Hans Belting, Konec dějin umění. Souvislosti, Praha 2000. 

Geneviève Bénamou, L'art aujourd'hui en Tchecoslovaquie, Paris 1979. 

Geneviève Bénamou, Sensibilités contemporaines: 1970–84, Paris 1985. 

Eugen Brikcius, Můj nejlepší z možných životů, Praha 2012. 

Stanislav Brouček – Karel Hrubý (edd.), Češi za hranicemi na přelomu 20. a 21. století: 

Sympozium o českém vystěhovalectví, exulantství a vztazích zahraničních Čechů k domovu. 

29.–30. června 1998, Praha 2000. 

Jiří Diamant, Psychologické problémy emigrace, Olomouc 1995. 

Erving Goffman, Všichni hrajeme divadlo: Sebeprezentace v každodenním životě, Praha 2018. 

Lóránd Hegyi (ed.), 50 Years of Art in Central Europe. 1949–1999, Wien 1999. 

Jindřich Chalupecký, Nové umění v Čechách, Praha 1993. 

Věra Jirousová, Šmidrové: jednou Šmidrou, Šmidrou navěky: Bedřich Dlouhý, Jan Koblasa, 

Karel Nepraš, Jaroslav Vožniak, Rudolf Komorous. Olomouc 2005. 

Jiří Kulka, Psychologie umění, Praha 2008. 

Jean-Francois Lyotard, O postmodernismu: Postmoderno vysvětlované dětem, Postmoderní 

situace. Základní filosofické texty, Praha 1993. 

Iva Mladičová (ed.), Jan Kotík: 1916–2002, Praha 2011. 

Michael Morris, Routledge Philosophy Guidebook to Wittgenstein and the Tractatus Logico-

Philosophicus. New York 2008. 

Luděk Navara – Josef Albrecht, Abeceda komunismu, Brno 2010. 

Friedrich Nietzsche, Radostná věda, Praha 2001. 

Friedrich Nietzsche, Tak pravil Zarathustra: Kniha pro všechny a pro nikoho, Praha 2021. 

Zdenek Primus, Jiří Valenta: Malíř fotografem = The Painter as Photographer, Praha 2014. 



74 
 

Mark Rothko, Umělcova skutečnost, Praha 2008. 

Jan Rous (ed.), Otakar Slavík, Praha 2009. 

Milena Slavická (ed.), UB12: studie, rozhovory, dokumenty, Praha 2006. 

Otakar Slavík, Malířské smetí: (deníkové záznamy), Praha 2018. 

Jiří Ševčík – Pavlína Morganová – Dagmar Dušková (edd.), České umění 1938–1989: 

(programy, kritické texty, dokumenty), Praha 2001. 

Rostislav Švácha – Marie Platovská (edd.), Dějiny českého výtvarného umění VI 1/2, 1958–

2000, Praha 2007. 

Ludwig Wittgenstein, Filosofická zkoumání, Praha 1998. 

Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Praha 2017. 

Ludwig Wittgenstein, O filozofii psychologie, Praha 2022. 

Katalogy výstav 

Magdalena Abakanowicz – Joseph Antenucci Becherer – Pavel Zatloukal, Magdalena 

Abakanowicz (kat. výst.), Muzeum umění Olomouc 2011. 

Václav Boštík: o sobě a o umění (kat. výst.). Galerie výtvarného umění v Náchodě 1993. 

České umění v exilu - Wien = Tschechische Kunst im Exil - Wien (kat. výst.), Galerie G v 

Olomouci 2010. 

Zdenek Felix, Otakar Slavik (kat. výst.), Galerie Schröder Mönchegladbach 1984. 

Věra Jirousová, Otakar Slavík: Obrazy z Vídně (kat. výs.), Galerie Felixe Jeneweina města 

Kutné Hory 2003. 

Karel Miler, Otakar Slavík (kat. výst.), Galerie Václava Špály v Praze 1970. 

Jiří Padrta, Nová citlivost (kat. výst.), Dům umění města Brna 1968. 

Eva Petrová, Nová figurace (kat. výst.), Galerie výtvarného umění v Litoměřicích 1993. 

Dieter Ronte – Meda Mladek, Expressiv: Mitteleuropäische Kunst seit 1960 = Central 

European Art since 1960 (kat.výst.), Museum des 20. Jahrnhunderts Wien 1987. 



75 
 

Duňa Slavíková, Křižovnická škola čistého humoru bez vtipu (kat. výst.), Galerie moderního 

umění v Roudnici nad Labem 2015. 

Vzdálená blízkost: maďarské poválečné umění ze sbírek Szent István Király Múzeum 

v Székesfehérváru (kat. výst.), Muzeum umění Olomouc 2003. 

Vzpomínka na 1. mezinárodní malířské symposium Roudnice '70 (kat. výst.), Galerie 

moderního umění v Roudnici nad Labem, 2010. 

Jaromír Zemina, Otakar Slavík: malby a kresby (kat. výst.), Národní galerie v Praze 1991. 

Časopisy 

Jindřich Chalupecký, Mladí a nejmladší, Výtvarná práce XIII, 1965, č. 5, 12. 4., s. 3. 

Ivan Martin Jirous, Roudnice ’70, Výtvarná práce XVIII, 1970, č. 14, 7. 7., s. 8. 

Ivan Martin Jirous, Zpráva o činnosti Křižovnické školy, Vokno I (samizdat), 1979, č. 2, s. 47–

52. 

Ivan Martin Jirous, Ach Nachtigal, Vokno III (samizdat), 1981, č. 5, s. 64–67. 

Jan Kotík, Pohled zpátky, Výtvarná práce XIV, 1966, č. 2, 3. 2., s. 4. 

Luděk Novák, K estetice nové figurace, Výtvarná práce XV, 1967, č. 25, 14. 12., s. 12. 

Internetové zdroje 

Benjamin Forgey, Out of Isolation: Hirshhorn focuses on Central Europe, The Washington 

Post, https://www.washingtonpost.com/archive/lifestyle/1988/02/18/out-of-

isolation/5e57095a-fbd3-4295-9bdf-631d4279fabc/, vyhledáno 10. 4. 2024. 

Jakub Frank et al., Tihámer Gyarmathy, Central European Art Database, 

https://cead.space/Detail/people/1402, vyhledáno 25. 4. 2024. 

Darko Fritz, Međunarodni susreti u Veloj Luci 1968. – 1972. = 1968–1972 International 

Artists’ Meetings in Vela Luka, Academia, 

https://www.academia.edu/37654792/1968_1972_International_Artists_Meetings_in_Vela_L

uka, vyhledáno 17. 4. 2024. 



76 
 

Jiří Peňás (rec.), Život je krásný, jenom to vidět, Týden, 

https://www.tyden.cz/rubriky/kultura/umeni/zivot-je-krasny-jenom-to-videt_9229.html, 

vyhledáno 10. 4. 2024. 

Rozhovory 

Michal Kupka, Rozhovor s Duňou Slavíkovou, 23. 1. 2024 ve Vídni. 

Terezie Pokorná – Viktor Karlík, Rozhovor s Duňou Slavíkovou, Revolver Revue, č. 119, Léto 

2020, s. 101–110. 

Jan Skřivánek, Rozhovor s Otakarem Slavíkem, říjen 2008, Art Antiques, 

https://www.artantiques.cz/vsechno-je-to-pro-kocku, vyhledáno 10. 4. 2024. 

Milena Štráfeldová, Rozhovor s Janou Claverie, 2011, Český rozhlas, 

https://cesky.radio.cz/letosni-cenu-gratias-agit-ziskala-i-ceska-galeristka-ve-francii-jana-

claverie-8559630, vyhledáno dne 29. 4. 2024. 

Radan Wagner, Rozhovor s Otakarem Slavíkem, 2006, ArtRevue, 

https://artrevue.cz/nekonecny-obraz-otakara-slavika/, vyhledáno 10. 4. 2024. 

 

 

  



77 
 

SEZNAM VYOBRAZENÍ V TEXTU 

[1] Otakar Slavík, Muž s pivem, 1963, olej, plátno, 87 x 65 cm, soukromá sbírka.  

Foto: Jaroslav Kvíz 

[2] Otakar Slavík, Hlava, 1966, olej, plátno, 100 x 80 cm, soukromá sbírka.  

Foto: Jaroslav Kvíz 

[3] Tihamér Gyarmathy, Dvě Koordinace, 1965, olej, plátno, 78 × 60 cm, Museum of Fine 

Arts, Budapest. Foto: Museum of Fine Arts, Budapest 

[4] Otakar Slavík, Ležící, 1970, olej, plátno, 123 x 200 cm, Galerie moderního umění v 

Roudnici nad Labem. Foto: Jan Brodský 

[5] Václav Boštík, Obraz pole, 1970, olej, plátno, 123 x 123 cm, Galerie výtvarného 

umění v Chebu. Foto: Galerie výtvarného umění v Chebu 

[6] Otakar Slavík poměřuje portrét Jirouse s předlohou, 1971, fotografie.  

Foto: Dobroslav Zborník 

[7] Otakar Slavík, Sedící provazolezec, 1977, olej, plátno, 151 x 151 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

[8] Otakar Slavík, Schwechat, 1980–81, olej, plátno, 150 x 200 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

[9] Otakar Slavík, Nahý muž, 1983–84, olej, plátno, 145 x 120 cm, soukromá sbírka. Foto: 

Jaroslav Kvíz 

[10] Magdalena Abakanowicz, Sedící figury (jedna ze série dvanácti figur), 1974–1976, 

juta, pryskyřice, kov, 145 x 47 x 75 cm, Muzeum umění Olomouc. Foto: Muzeum umění 

Olomouc 

[11] Otakar Slavík, V moři, 1984/1985/1987, olej, plátno, 144 x 128,5 cm, soukromá 

sbírka. Foto: Jaroslav Kvíz 

[12] Otakar Slavík, Po představení, 1991–92, olej, plátno, 200 x 145 cm, soukromá 

sbírka. Foto: Jaroslav Kvíz 

[13] Otakar Slavík, Maska II, 1996–97, akryl, sololit, 100 x 70 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 



78 
 

[14] Otakar Slavík, Pohled z okna, 2006, olej, plátno. 230 x 200 cm, soukromá sbírka. 

Foto: Jaroslav Kvíz 

[15] Otakar Slavík, Zátiší II, 2008, akryl, plátno, 145 x 150 cm, soukromá sbírka.  

Foto: Jaroslav Kvíz 

  



79 
 

PŘÍLOHY 

 

 

 

[Příloha I] Otakar Slavík, Kráčející, 1966, olej, plátno, 151 x 131 cm,  

Galerie výtvarného umění v Chebu. Foto: Galerie výtvarného umění v Chebu 

  



80 
 

 

 

 

 

 

 

[Příloha II] Otakar Slavík, Ohni koleno a hřbet, 1978, olej, plátno, 150 x 200 cm, soukromá 

sbírka. Foto: Jaroslav Kvíz 

  



81 
 

 

 

 

[Příloha III] Otakar Slavík, Nepohoda I, 1989/1991/1994, olej, plátno, 200 x 145 cm, 

soukromá sbírka. Foto: Jaroslav Kvíz 

 

 



82 
 

 

 

 

[Příloha IV] Otakar Slavík, Dvojice, 1991–92/1995, olej, plátno, 200 x 145 cm, soukromá 

sbírka. Foto: Jaroslav Kvíz 

  



83 
 

Jméno a příjmení: Michal Kupka 

Katedra: Katedra dějin umění Filozofické fakulty Univerzity Palackého v Olomouci 

Vedoucí práce: Mgr. Barbora Kundračíková Ph.D. 

Rok obhajoby: 2024 

Název práce: Emigrace ve vztahu k umělecké tvorbě: Malíř Otakar Slavík 

Název (EN): Emigration and the artist's work: Painter Otakar Slavík 

Anotace práce: Bakalářská práce se zabývá vlivem změny prostředí na tvorbu umělce. 

Prostřednictvím tématu emigrace a příběhu malíře Otakara Slavíka (1931–

2010) přibližuje specifika různorodých životních přesunů v období druhé 

poloviny dvacátého století. Text přináší interdisciplinární pohled na 

autorovo vyjádření a akcentuje jeho uvažování o světě. Obrazy jsou 

interpretovány v několika výtvarných fázích malíře s ohledem na politické, 

umělecké nebo sociální proměny. Práce popisuje motivy a důsledky 

emigrace, jakožto významného geografického přesunu. Dále přibližuje 

umělecký život v Praze a Vídni, a tím i na obou stranách železné opony, 

během čehož akcentuje Slavíkovy vazby k opuštěné minulosti a jeho 

identifikaci s novým domovem. 

Klíčová slova: emigrace, malíř, Otakar Slavík, prostředí, vizuální jazyk, vztah 

Anotace (EN): The bachelor thesis focuses on the influence of environmental change on 

the artist's work. Through the topic of emigration and the story about painter 

Otakar Slavík (1931–2010), it brings into focus the specifics of various life 

transitions in the second half of the twentieth century. Text brings an 

interdisciplinary view of the author's pictorial expression and emphasizes 

his filosofical view about the world. His paintings are interpreted in several 

artistic phases with regard to political, artistic or social changes. The work 

describes motives and consequences of emigration, as a significant 

geographical move. Thesis also brings closer the artistic life in Prague and 

Vienna, and thus also on both sides of the Iron Curtain, during which it 

emphasizes Slavík's ties to the abandoned past and his identification with 

his new home. 

Klíčová slova (EN): emigration, environment, Otakar Slavík, painter, relation, visual language 

Přílohy: Obrazová příloha (4 strany) 

Rozsah práce: 83 stran (135 601 znaků) 

Jazyk práce: Čeština 

 


